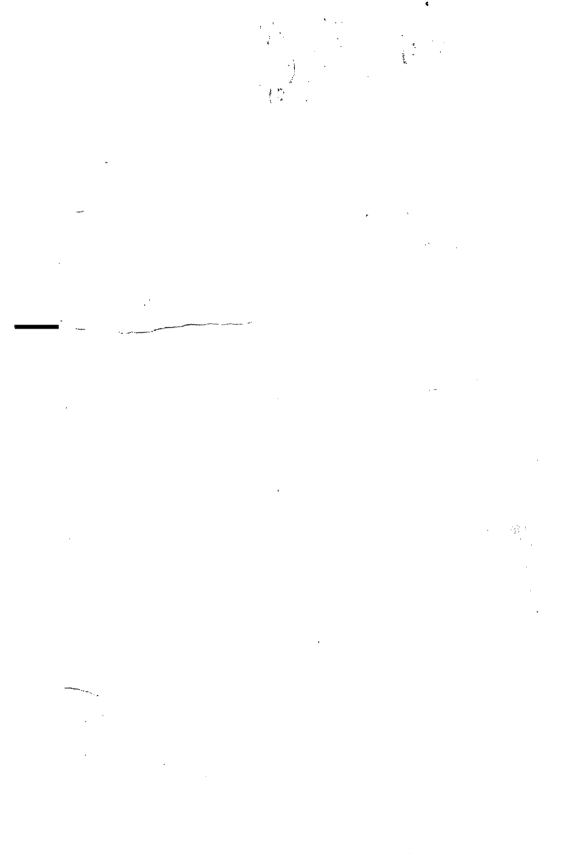
GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL **ARCHÆOLOGICAL** LIBRARY

ACCESSION NO 10723 CALL No. 815 891.04/Keg

D.G.A. 79





#### VERSPREIDE GESCHRIFTEN

VAN

PROF. DR. H. KERN.





### H. KERN.

## VERSPREIDE GESCHRIFTEN. - Vd 10

#### TIENDE DEEL

11723

## DIVERSEN OUDJAVAANSCH, SLOT

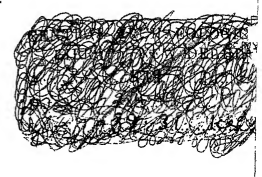
## DIVERSEN NIEUWJAVAANSCH, FILIPPIJNSCHE STUDIES.

EERSTE GEDEELTE.

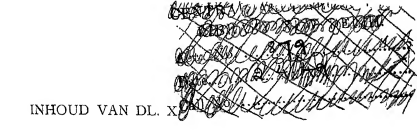
5.1.04 Ker

> 's-gravenhage MARTINUS NIJHOFF 1922

E. J. BRILL
Antiquarian and
Oriental Bookseller
LEIDEN - HOLLAND



LENTRAL ARCHAEOLOGICAL
LIERANY, NEW DELAN.
ACR. 105. 6.7.6/



| IX. DIVERSEN OUDJAVAANSCH. (Slot)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | **                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| De legende van Kuñjarakarna volgens het oudst bekende hand-<br>schrift (1901)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Pag.                            |
| Zang I—VI van het Oudjavaansche Rāmāyaṇa in vertaling (1917)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 77                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| X. DIVERSEN NIEUWJAVAANSCH.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |
| Bijdrage ter verklaring van eenige uitdrukkingen in de Wayangverhalen Palasara en Paṇḍu (1869)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 143<br>163<br>169               |
| De Javaansche letterkunde en de particuliere nijverheid (1877) Naschrift op: Over de beteekenis van sommige Javaansche uitdrukkingen door Raden Mas Adipati Ario Tjondro Negoro (1877) Het Javaansch wayangstuk Irawan rabi (1880) Losse aanteekeningen op het boek van den Kantjil (1880) Voorrede bij Drie teksten van de Wayang Poerwå (1882)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 213<br>217<br>221<br>231<br>241 |
| A DESCRIPTION OF THE PROPERTY |                                 |
| XI. FILIPPIJNSCHE STUDIES (Eerste deel).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                 |
| Sanskritsche woorden in het Tagala (1880)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 251<br>279<br>289<br>307        |
| <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                 |



# IX. DIVERSEN OUDJAVAANSCH.

(SLOT).



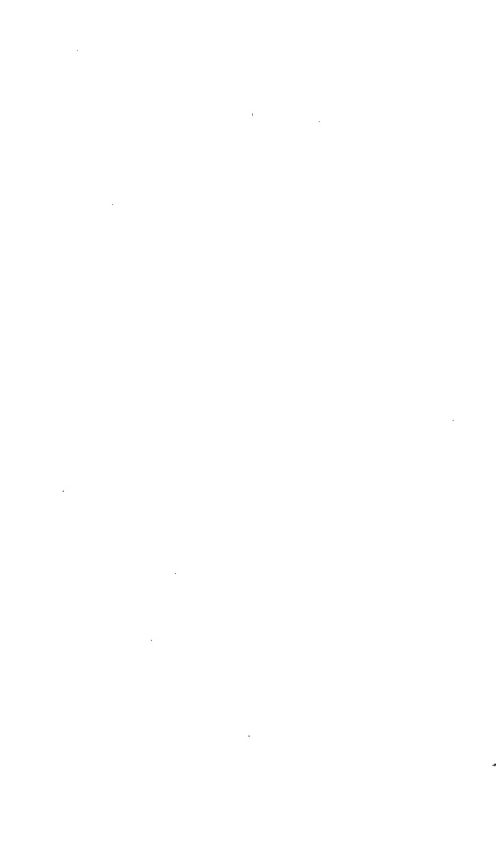
### De legende van Kuñjarakarna

volgens het oudst bekende handschrift,

met Oudjavaanschen tekst, Nederlandsche vertaling en Aanteekeningen.

Verhandelingen der Kon. Academie van Wetenschappen, afd. Letterkunde, Nieuwe Reeks, Dl. III, n°. 3.

Amsterdam, 1901.



Tot de voortbrengselen der Buddhistische, nauwkeuriger gezegd Mahāyanistische letterkunde van 't oude Java behoort het geschrift dat den titel draagt van «Kuñjarakarna». Het is of wil zijn een stichtelijk verhaal, eene vrome legende, waarin de Yakşa, d.i. naar algemeen Buddhistische voorstelling, Reus Kuñjarakarna de hoofdrol speelt en de Dhyāni-Buddha 1 Vairocana als opperste leermeester der Wet, des Dharma's optreedt.

Er bestaan van dit werk nog heden ten dage verschillende redacties, die ons overgeleverd zijn in HSS. van 't eiland Bali. Veel belangrijker dan die HSS, van jongen datum is een zeer oud HS. op palmblad, afkomstig van Java en thans deel uitmakende van de handschriftverzameling der Leidsche Universiteitsbibliotheek. 2 Het behoorde vroeger aan 't Museum van Oudheden, maar werd eenige jaren geleden naar de Bibliotheek, waar het dan ook als codex beter op zijn plaats was, overgebracht. In 't Museum was het gekomen uit de nalatenschap van wijlen Dr. van der Vlis. De plaats van herkomst is niet met zekerheid bekend, maar uit den vorm van het letterschrift mag men opmaken dat het, gelijk ettelijke andere oude HSS. in dezelfde taal op Java te voorschijn gekomen, in de Sundalanden of een aangrenzend gebied geschreven is. Op palaeographische gronden houd ik het er voor, dat het HS. dagteekent van de laatste helft der 14de eeuw. Niettegenstaande dien hoogen ouderdom is het geheele HS. door een gelukkig toeval zoo gaaf tot ons gekomen als ware het voor eenige jaren, in plaats van vóór eeuwen geschreven. Ook het zwarte houten kistje, de Kropakan, zooals de Baliërs het noemen, waarin deze Kropak bewaard is, heeft weinig geleden. In tegenstelling tot al de Balineesche en weinige mij bekende Ja-

met inkt op vrij dunne palmbladen, en wel met een inktsoort zoo zwart en deugdelijk, alsof het boek onlangs de hand des afschrijvers verlaten heeft. Wat de oorzaak geweest is dat het HS. zoo uitmuntend bewaard is gebleven, valt moeielijk te gissen. Het is hoogst onwaarschijnlijk dat het lang in de handen van lezers geweest is, en aangezien er op Java geen oude inlandsche boekerijen te vinden zijn, en Buddhistische stichtelijke lektuur in de <sup>1</sup> De benaming Dhyāni-Buddha is de meest gebruikelijke in Nepāl en door de werken

vaansche Kropaks zijn de letters in ons HS. niet ingegrift, maar geschreven

van Hodgson en Burnouf ook in Europa algemeen gangbaar geworden. De gewone term in Tibet, het oude Kambodja en Java is Jina. <sup>2</sup> Cod. 2266, vermeld in den Catalogus van de Jav. en Mad. HSS. door A. C. Vreede,

CCCXCVIII.

laatste vier eeuwen weinig aftrek bij de Javanen kan gevonden hebben, voelt men de gedachte oprijzen, ook op grond van den inhoud van 't boek, dat het misschien behoord heeft tot den boekenschat van een tempel of klooster, welks puinhoopen het kistje en wat daarin lag beschermd hebben tegen weêr en wind, slijtage en de schendende hand des menschen.

De codex bestaat uit 54 bladen van 't formaat als het *facsimile* te zien geeft. De tekst begint op de ommezijde van 't eerste blad, zooals gewoonlijk. Het eerste blad is niet genommerd; de ommezijde van het tweede blad is gemerkt met het cijfer 1, en zoo vervolgens; op de ommezijde van 't laatste blad heeft de afschrijver verzuimd het cijfer 54 te zetten. Bovendien heeft hij bij de nommering het cijfer 35 overgeslagen, zoodat het geheel, met inbegrip van 't eerste blad, toch 54 bladen bevat.

De inhoud van den tekst is van groote waarde, niet alleen omdat wij daardoor kennis maken met Mahāyānistische denkbeelden van een bijzondere soort, maar ook omdat de redactie ontwijfelbaar veel dichter bij de oorspronkelijke staat dan die wij in de Balineesche HSS. aantreffen. Die waarde wordt niet verminderd door de eigenaardige gebreken in den vorm; integendeel, in zeker opzicht wordt de waarde van 't geheel er door verhoogd. Die gebreken bestaan minder in tekstverknoeiingen, ofschoon die geenszins ontbreken, dan in de doorloopende slechte, slordige, inconsequente, in één woord onklassieke spelling. Het zal noodig zijn, op de bijzonderheden dier spelling de aandacht te vestigen.

Het onderscheid in de schrijfwijze der korte en lange klinkers wordt niet meer in acht genomen. Wel is waar komt het teeken van de  $\bar{u}$ , de Tarung, nog dikwijls genoeg voor, doch zonder dat daardoor ooit eene oorspronkelijk, d. i. eene etymologisch lange ā wordt aangeduid. Naast elkaar vindt men gespeld wijaya, vaker wijāya en wijāyā. Nu is het mogelijk, zelfs waarschijnlijk, dat reeds ten tijde van den afschrijver, de twee laatste lettergrepen van zulk een woord gerekt werden uitgesproken, gelijk in 't nieuwere Javaansch, dat nog een stap verder is gegaan en met de gerekte a de uitspraak å verbindt, behalve in sommige streken. Dat de oorspronkelijk korte a in geaccentueerde en half-geaccentueerde open lettergrepen reeds lang vóór de 14de eeuw in den volksmond een gerekten klank had, lijdt geen twijfel. Zelfs in de oudste klassieke dichtwerken vindt men de sporen daarvan. In 't algemeen was het onderscheid tusschen van nature lange en korte klinkers eene zaak van overlevering, die niet meer beantwoordde aan de gewone uitspraak. Vandaar dat de dichters, de eene meer de ander minder. vrij willekeurig den langen of den korten klinker bezigden, al naarmate hun dat in de maat te pas kwam. Dat in eenige gedeelten van 't Oudjavaansche taalgebied de ouderwetsche uitspraak langer stand hield dan in andere, en

dat die omstandigheid tot de handhaving eener verouderde spelling iets kan bijgedragen hebben, is wel mogelijk, maar met onze tegenwoordige gegevens niet te bewijzen.

De gewone teekens voor  $\bar{i}$  en  $\bar{u}$  ontbreken in onzen codex geheel; wël opmerkelijk, als men bedenkt dat de Javanen thans nog die teekens ken-4. nen en behoorlijk nog dirgha, lang, noemen, al heeft het gebruik of liever misbruik dat zij er van maken, niets gemeen met de kwantiteit. In plaats van de gewone teekens voor i en u bedient ons HS. zich van de Tarung achter den medeklinker die met het teeken der i of u voorzien is, volgens hetzelfde stelsel dat algemeen in gebruik was om de lange Pepet van de korte te onderscheiden. Een phonetisch onderscheid tusschen de op die wiize aangeduide lange klinkerteekens en de korte is er niet; bij de lezing van den tekst zal men ontwaren dat lettergrepen die nooit lang geweest zijn, en niet eens 't accent hebben, zulk een lengteteeken vertoonen. Toch kan het geen uitvinding van den afschrijver wezen; die schrijfwijze moet bestaan hebben en betrekkelijk oud geweest zijn, zóó oud dat men in 's mans tijd het doel er van geheel vergeten was, evenzoo vergeten als de eigenlijke beteekenis van den Dīrgha bij de Javanen van onze dagen. Het teeken voor de korte u lijkt meer op dat voor de  $\overline{u}$  dan op de gewone Suku, doch dit komt ook voor in Nieuwjavaansche HSS. en brieven. Dat de afschrijver het als het teeken der korte u beschouwde, blijkt uit de zooeven vermelde toevoeging van de Tarung, die meermalen voorkomt.

Als teeken voor o dient de Taling Tarung, maar ook, en zelfs vaker, wa. Voor Wairo cana bijv. wordt onveranderlijk Wirwa cana; Wirwa canā enz. geschreven. De afschrijver is met die teekens zóó in de war, dat men bijv. do h bij hem geschreven vindt dwah, do h en dweh! Ontwijfelbaar sprak hij wa bij een medeklinker overal als o uit, en dat de heerschende uitspraak van eene oorspronkelijke wa na een medeklinker reeds lang vóór de  $12^{de}$  eeuw met de hedendaagsche Javaansche overeenkwam, valt niet moeielijk te bewijzen. Zoo wordt o. a. in eene Oorkonde van Çaka 853 (= 931 A. D.) 't Sanskrit dhwaja geschreven doja, waaruit tevens blijkt dat reeds toen in de uitspraak der Javanen geen verschil bestond tusschen d en dh.

De beginletter o van een bestaand woord komt in ons HS. toevallig nooit anders voor dan in de meermalen gebruikte heilige syllabe om! Dit om wordt in den tekst onveranderlijk gespeld by M, a-um, doch in't Mangala aan 't begin om.

Eenige woorden vertoonen een betrekkelijk jonger vorm; dat wil zeggen een vorm, dien ik niet heb aangetroffen dan in geschriften van omstreeks 1350 A.D. Zulke vormen zijn jung, voet, voor 't oudere jöng; saking en maring voor sakeng en mareng; ze komen ook voor in den Sutasoma

en in de Oorkonde van Holle, de eerste van omstreeks 1350 A. D., de laatste van iets later tijd. In Kawi Oork. IV. (uitg. van Cohen Stuart) van Çaka 1316—1318 staat regelmatig saki, doch dit is geen wonder, daar deze Oorkonde reeds zulke jongere, geheel met de hedendaagsche Javaansche overeenkomende vormen heeft als yen en kang, die in ons HS. niet gebruikt worden. Ook heeft genoemde Oorkonde steeds —ne, terwijl ons HS. met eene enkele uitzondering —nya schrijft; nl. gane naast nganya. Wel is waar zal de uitspraak wel e geweest zijn, maar ook van de ya achter een medeklinker kan men aantoonen dat die in den volksmond reeds lang vóór 1350 als e klonk; bijv. ireku in 't Rāmāyaṇa voor iryyaku.

Een vorm dien men in den Kuñjarakarna niet zou verwacht hebben is cipta voor Skr. citta. Deze schrijfwijze komt ook in Nieuwjavaansche geschriften voor, doch de p wordt niet uitgesproken; een voldoend bewijs dat die spelling alles behalve nieuw is, als zijnde in strijd met de uitspraak. Opmerkelijk is het dat ook de Balineesche redacties cipta vertoonen. Aangezien de afschrijver inplaats van cipta ook wel eens cinta spelt, is het duidelijk dat de p ook voor hem geen phonetische waarde had 1.

Van de medeklinkers valt het volgende op te merken. De letters da en dha worden niet meer onderscheiden, evenmin als in 't Javaansch-Balineesche schrift. Feitelijk is het karakter voor da door dat van dha vervangen, hoewel de Javanen hiermede den klank van de linguale da verbinden. Van welken tijd die verwarring dagteekent, laat zich vooralsnog niet vaststellen. In de bovenvermelde oorkonde van HOLLE is er nog onderscheid tusschen da en dha, maar zóó gering, dat men soms in twijfel staat welk van beide er bedoeld is; bijv. voor 't Skr. drdha vindt men een verkeerd gespeld woord, waarvan men niet zeggen kan of het dhrda dan wel drda 🎿 moet verbeelden. In zooverre nu als in onzen codex het uit Skr. dha ontstane karakter zoowel voor linguale als voor de geaspireerde (schoon niet als aspiraat uitgesproken) dentale media dienst doet, verschilt de manier van den afschrijver niet van de Javaansch-Balineesche, zooals deze althans gebruikelijk is in de teksten van Oudjavaansche schrijvers. Maar wel onderscheidt zich de tekst der legende daardoor, dat ook de dentale da onop- 🦋 houdelijk met de linguale verward wordt; op een en dezelfde bladzijde zal men bijv. Man en Man vinden. Dit is eene eigenaardigheid die in strijd is met het spraakgebruik der Javanen. Er zijn wel enkele woorden waarvan

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> De verwisseling van cipta (citta) met cinta (dat evengoed een genasaleerd citta als cintā kan wezen), moet oud wezen; vgl. Bataksch sinta in den zin van "belezen" met de gewone beteekenis van cipta, waarop v. p. Tuuk de aandacht gevestigd liceft in zijn Kawi-Bal. Wdb. onder cipta,

tweeërlei uitspraak erkend wordt, bijv. dukut en dukut, sidekah en siděkah, děkung (Oudjav. děkung) en siděku, en enkele andere, doch het aantal is uiterst beperkt; de doorgaande verwarring van twee in 't Javaansch duidelijk onderscheiden klanken kan moeielijk anders verklaard worden dan als eene dialectische eigenaardigheid. De vraag is, aan welk dialect hier gedacht mag worden. In aanmerking genomen dat het schrift naar de Sundalanden heenwijst en dat het Sundaneesch slechts ééne d, en wel de linguale kent, lijkt het niet al te gewaagd aan Sundaneeschen invloed te denken. Wij hebben 't voorbeeld van eene oude Javaansche nederzetting in 't Zuiden der Preanger, wier Javaansch in uitspraak en anderszins sterk den invloed van 't Sundaneesch vertoont. De afschrijver kan in zulk eene omgeving geleefd hebben en dan is zijn onvatbaarheid om tusschen linguaal en dentaal te onderscheiden licht te verklaren. Intusschen niet enkel het Sundaneesch, ook het Maleisch kent maar ééne d, de linguale, verkeerdelijk uitgedrukt door de Arabische dentale d; ja zelfs't gewone Javaansch vertoont zekere dialectische afwijkingen van 't oude taalgebruik; o. a. het gebruik van di voor ri (uit di), en 't aanhechtsel ake voor aken.

De r, wanneer ze gevolgd wordt door een medeklinker, wordt in ons HS. nu eens behoorlijk boven den medeklinker geschreven, dan weer op Balineesch-Javaansche wijze boven den medeklinker der voorafgaande lettergreep geplaatst; dus nu eens anom, dan weer anom; and en an Hieruit mag men opmaken dat in den tijd toen de afschrijver leefde, de spelling te dezen opzichte in een staat van overgang verkeerde.

Eene bijzondere manier, mij elders onbekend om de klanken i en  $\check{e}$  uit te drukken, ingeval er voor de gewone teekens Ulu en Pepet niet genoeg ruimte is, bestaat in twee puntjes voor de i, en drie puntjes voor de Pepet.— Van de cijfers valt niets bijzonders te vermelden dan de zonderlinge schrijfwijze 01 voor 10.

De taal van den tekst is die van een aanmerkelijk ouder tijdperk dan dat waarin 't afschrift vervaardigd werd. Reeds uit de tallooze fouten van allerlei aard in ons HS. is op te maken dat het oorspronkelijke werk een geruimen tijd bestaan moet hebben vóórdat het door omwerkers in den toestand kon gebracht zijn dien de tekst vertoont. Tot nadere staving van deze bewering kan men nog andere feiten aanhalen. Vooreerst het feit dat een woord nu eens in ouderen, dan weêr in jongeren vorm gegeven wordt; zoo komt bijv. rěně (gebrekkige spelling voor rěnö) voor naast runu. Zoo zeker nu als dit laatste de uitspraak des afschrijvers weêrgeeft, zoo ondubbelzinnig draagt het eerste het kenmerk van overgenomen te zijn uit een ouderen tekst. Verder zijn er passim sporen van een Sandhiregel die in den tijd van den afschrijver verouderd was. Wanneer men in onzen

tekst leest verbindingen als ikanaku (d. i. ika + anaku), padagaměl (d. i. pada + agaměl), sangseptanyanaku (d. i. sanksepanya + anaku, of sanksiptanya + anaku) en dgl., dan begrijpt ieder die geen vreemdeling is in 't Oud-javaansch, dat zulke verbindingen in de oude taal onmogelijk zijn, en dat de verknoeiïng van ikānaku, padāgaměl, san(k)sepanyānaku tot hetgeen de afschrijver er van gemaakt heeft, uitsluitend een gevolg is van zijn onbekendheid met de beteekenis van de waarde der lange klinkerteekens. Eindelijk openbaart zich het ouderwetsch karakter van den oorspronkelijken tekst nog in twee eigenaardigheden die niet zoo licht door een onwetenden afschrijver konden verdonkeremaand worden: 1°. het veelvuldig en juist gebruik van zinverbindende partikels, waardoor 't Oudjavaansch in zijn bloeitijd in duidelijkheid zoo gunstig afsteekt bij 't latere en bij 't Middenjavaansch: 2°. de gewone plaatsing van 't gezegde vóór 't onderwerp.

Het is niet te ontkennen dat er onder de grammatische vormen een paar voorkomen, waarvan ik tot nog toe de wedergade in de oudste geschriften niet heb aangetroffen. Het betreft het, trouwens vrij spaarzaam, gebruik van den geheel met de waarde van Nieuwjav. di, zoowel voor 't passief als voor den modalen Imperatief. De oudste voorbeelden, die ik kan aanhalen, zijn uit het Bhoma-kāwya, een gedicht uit de 14de eeuw 1. Doch zulk eene constructie zal toch wel lang in de volkstaal in zwang geweest zijn, vóórdat ze waardig gekeurd werd in den deftigen stijl van een kunstdicht gebezigd te worden. Buitendien kan een oudere vorm licht door een omwerker of afschrijver met een jongeren verwisseld zijn geworden. Betrekkelijk jong maar toch onbekend in 't hedendaagsch Javaansch -, is 't gebruik van 't conjunctief- en futurumsufflix a, voornamelijk bij de werkwoorden op aken, alsof zulk een vorm niet verschilde van een Praesens-Imperfectum Indicatief. Zoo'n geringe verandering kan gemakkelijk het werk van afschrijvers wezen. Terloops zij opgemerkt, dat in het dialekt der oude Javaansche nederzetting in de Preanger, waarvan boven reeds sprake was, de conjunctief van de werkwoorden op aken, in den nieuwen vorm ena, gebruikt wordt eenvoudig als Indicatief en wel als een soort Krama, of, zooals de lieden zelf zeggen met een Sundaneeschen term: 1emes.

Alles te zamen genomen, komt men tot de slotsom dat het oorspronkelijke werk veel ouder is dan het HS., dat het onderwerp is dezer beschouwingen. Hoeveel ouder is natuurlijk onmogelijk vast te stellen, maar niets verhindert ons aan te nemen, dat het dagteekent uit de 12<sup>de</sup> eeuw. Ten einde deskundigen in staat te stellen zich hierover een zelfstandig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bijv. den wunuh 7, den cacah 205,5; den weleg 208,8,

oordeel te vormen, is de tekst in zijn geheel achter deze verhandeling afgedrukt.

Het spreekt wel van zelf, dat zulk een merkwaardig overblijfsel der oudheid, als ons HS. is, bijna al zijn waarde zou verliezen, indien men daarvan eene kritische uitgave beproefde. Daarom heb ik een zgn. diplomatischen afdruk van den tekst gegeven, behalve dat ik de woorden gescheiden heb, voorzoover dit gebruikelijk is. Verder heb ik de twee en drie puntjes, waar die in 't HS. als noodhulp gebezigd worden, vervangen door de Ulu en Pěpět. Tusschen de teekens Cakra en Kěrět is er in het HS. geen onderscheid te ontdekken; in de keuze tusschen beide heb ik mij laten leiden door de algemeen gebruikelijke spelling in Oudjavaansche stukken. Over corrupteelen van meer ingrijpenden aard heb ik mijn meening neergelegd in de Aanteekeningen; over de talrijke fouten in spelling en anderszins, die geen kenner der taal kunnen ontgaan, behoefde niets gezegd te worden: men verbetert die, zooals men drukfouten verbetert.

Na den uiterlijken vorm waarin de legende van Kuñjarakarna in ons HS. overgeleverd is, beschouwd te hebben, komen wij tot den inhoud. En hier doet zich al dadelijk de vraag voor: is het werk op Java ontstaan of eene vertaling? De namen der handelende personen zijn Sanskrit, doch dit bewijst niets dan dat Indische godsdienstvormen en overleveringen in Javaanschen bodem vasten wortel hadden geschoten, hetgeen wij reeds alle wisten. De naam Kuñjarakarņa is ons uit Indische bronnen bekend, to maar als die van een geheel ander persoon. In Ksemendra's Avadana-Kalpalatā, Kuṇālāvadāna (Nº. 59, 59) wordt een Kuñjarakarṇa genoemd als de vorst van Takṣaçilā, tegen wien Açoka zijnen zoon Kuṇāla met een 📗 leger uitzond. Deze zelfde persoon wordt ook vermeld in eene andere redactie van 't Açokāvadāna en wel als de Vorst, die in Takṣaçilā tegen 't gezag van Açoka in opstand was gekomen 1. Aangezien de Yakşa Kuñjarakarna in zijn wezen en handelingen niets gemeen heeft met genoemden Koning van Takşaçila, pleit de gelijkheid van den naam eer tegen, dan voor de veronderstelling dat de stof der legende aan eene Indische bron zou ontleend zijn, tenzij men een anderen Kuñjarakarna ergens kon opdiepen. Dit nu is niet het geval, en al zijn we ons volkomen wel bewust van onze nog gebrekkige kennis van de omvangrijke legendarische litteratuur der Noordelijke Buddhisten, zoolang er nog geen spoor van een Yakşa Kuñjarakarna is aangetroffen, hebben wij niet het recht de Indische herkomst der legende voor zeker, of zelfs voor waarschijnlijk te houden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie Rájendralála Mitra, The Sanskrit Buddhist Literature of Nepal, p. 11. In Divyāvadāna p. 408 wordt dezelfde geschiedenis verteld, met eenige afwijkingen en zonder vermelding van den naam der vorsten,

Van 't bestaan derzelfde legende onder anderen titel en met andere namen is ons ook niets bekend.

Naast den hoofdpersoon neemt zekere Pūrņavijaya in 't verhaal eene voorname plaats in. Hij wordt voorgesteld als een hemeling, die met zijne gemalin Kusumagandhavatī heerscht over de Vidyādhara's en Vidyādharī's. Geen van beide namen en personages zijn van elders bekend, want Gandhavatī, in Javaansche geschriften gewoonlijk Durgandhinī geheeten, de moeder van Vyāsa, kan hier niet in aanmerking komen.

In den loop van 't verhaal vernemen wij dat Pūrņavijaya en Kuñjarakarņa in een vroeger bestaan Muladara en Kirnagata heetten. Die namen zijn blijkbaar verbasterd; waaruit? is moeielijk te zeggen. De schuld ligt aan de afschrijvers, die zelfs de namen van zulke bekende en doorluchtige wezens als de Jina's, zóó mishandeld hebben, dat ze grootendeels onherkenbaar zouden wezen, wist men niet van elders hoe ze luiden.

Zoo de eigennamen ons niet tot leiddraad kunnen strekken om bovengestelde vraag te beantwoorden, en 't gewenschte licht uit Indië niet opdaagt, blijft ons voorloopig niets over dan aan te nemen, dat de legende het werk is van een Javaanschen Mahayanist, die eenige bestanddeelen van 't verhaal, o. a. de beschrijving der hellestraffen, en misschien alle, uit andere, ons onbekende bronnen geput, maar zelfstandig tot een geheel verwerkt heeft, en wel, naar het schijnt, met het bijoogmerk den Buddha Vairocana te verheerlijken, door hem te laten optreden als de verpersoonlijkte hoogste wijsheid en oppersten leeraar. Dat er op Java mythen over een reus Kuñjarakarna bestonden, die als varianten van de voorstelling in de legende kunnen beschouwd worden, kan men zien uit hetgeen v. D. Tuuk meedeelt uit het zgn. Cantaka, een prozawerk, dat o.a. over allerlei mythen handelt. Daarin is Kuñjayakarna (sic) de eigennaam van iemand dien Çiva in verzoeking liet brengen en in een Danuja veranderde; zijn vader heet Dumbajaya; als Danuja ijverig ascese verrichtende en den naam dragende van Darmasana, verlost hij Pūrņavijaya uit de hel, na Yama en diens dienaren verslagen te hebben en herkrijgt later zijn menschelijke gedaante 1.

De inhoud van de legende is, in 't kort, als volgt. Zekere Yakṣa Kuñja-rakarṇa wenscht in eene volgende vleeschwording een hoogeren staat te bereiken en oefent zich daarom als kluizenaar in zelfkastijding. In twijfel staande of hij als mensch dan wel als godheid zal verkiezen herboren te worden, besluit hij zich te laten onderrichten in den Dharma, de Wet, door Vairocana, den verheven Heer, wiens prediking, zooals hij vernomen heeft, door de overige Jina's, Bodhisatwa's en godheden met aandacht ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zie KBWdb. i. v. kuñjara,

volgd wordt. Hij begeeft zich dan naar Bodhicitta, het verblijf van Vairocana en smeekt om onderricht te ontvangen. De genadige Heer belooft hem dit later te zullen geven, maar beveelt hem eerst naar 't rijk van Yama, den Vorst der Hel, te gaan en van dezen te hooren, waarom de boozen in de hel gepijnigd worden. De Yakşa gehoorzaamt, en komt, niet zonder moeite, in de onderwereld, waar hij ruimschoots gelegenheid heeft te zien, welke gruwelijke folteringen de zondaren daar te verduren hebben. Pijnlijk aangedaan door hetgeen hij aanschouwd heeft, spoedt hij zich volgens het bevel van Vairocana, naar de plaats waar Yama zelf zich bevindt, ontvouwt dezen het doel zijner komst en ontvangt van hem de gewenschte inlichting en tevens les over hetgeen men zou kunnen noemen de physiologie der zielsverhuizing. Na de les ontwaart de Yaksa dat de helleketel, waarin de boozen gezonden worden, gereed wordt gemaakt; op zijn vraag waarom zulks geschiedt, verneemt hij dat weldra een groot zondaar verwacht wordt. Tot zijn grooten schrik hoort hij verder dat die zondaar niemand anders is dan zijn oude makker, de Vidyādhara Pūrņavijaya, een zoon van Indra, die wegens zijn wangedrag, zooals Yama verzekert, na zijn aanstaand overlijden in den helleketel zal geploft worden. Na eene aanmaning van Yama om naar Vairocana terug te keeren, diens lessen te hooren en zich te zuiveren van de zondige begeerten des vleesches, neemt de Yakşa afscheid van den welwillenden god des Doodenrijks en ijlt weg; niet evenwel aanstonds naar Bodhicitta, maar naar 't verblijf van Pūrņawijaya ten einde dezen te waarschuwen. Te middernacht komt hij aan de woning van den Vidyādhara. Op zijn kloppen aan de deur wordt hem opengedaan door Kusumagandhavati, de vrouw van Pūrņavijaya, want deze laatste ligt gerust te slapen. Nadat hij, op aandrang van Kuñjarakarna, door zijne vrouw gewekt is, geeft zijn oude makker hem eene beschrijving van het lot dat hem eerlang in de hel te wachten staat. Hevig ontsteld bij 't hooren van zulk een tijding, smeekt de zondaar zijnen vriend hem van den dood te redden, doch deze verklaart hem niet te kunnen helpen, zoolang hij zelf nog niet het middel weet om de aangeboren smetstoffen des lichaams te doen verdwijnen. «Laten wij echter», zegt hij «gezamenlijk naar Bhatara Vairocana gaan; roep zijne genade in, opdat hij u leere hoe u zelven te louteren». Zoo gezegd, zoo gedaan.

Te Bodhicitta aangekomen, drukt Kuñjarakarna den Vidyādhara op 't hart, dat deze zich schuil moet houden totdat hij zelf zijne opwachting bij den Heere gemaakt heeft en vandaar teruggekomen is. Daarop gaat hij naar Vairocana, verzoekt om onderricht te ontvangen in zelfloutering en roert daarbij het droevig geval van Pūrņavijaya aan. Gehoor gevende aan de smeekbede van den Yakṣa, ontwikkelt de verheven Meester een diep-

zinnig betoog, van deels physiologischen, deels zedekundigen aard, met dit gevolg dat Kuñjarakarna inzicht krijgt in de hoogere wijsheid, het eenige middel om volkomen gelouterd en zalig te worden. Hij ontvangt de wijding door den Meester en zie! zijne gedaante van Yaksa verdwijnt om over te gaan in die van eene godheid. Met dankbetuiging en de noodige plichtplegingen verwijdert hij zich en keert terug naar de plek waar Pūrņavijava zich bevindt. Deze krijgt nu verlof zijne opwachting bij den Heere te maken en zijne belangen voor te dragen. Hij gaat dienovereenkomstig tot den Heere, en ontvangt op zijne bede onderricht in de heilige Wet. Door den reinigenden invloed van 't onderricht en het daardoor opgewekte ernstige voornemen om zich toe te leggen op de hoogere wijsheid, verdwijnen oogenblikkelijk de zondige begeerten, de smetstoffen zijns lichaams. Aan den dood kan hij echter niet ontsnappen, en het doemvonnis dat hij zich wegens zijn vroeger wangedrag op den hals heeft gehaald, moet aan hem voltrokken worden, maar slechts ten deele. Hij zal, zoo verzekert hem Vairocana, niet zoo lang dood zijn en in de hel gepijnigd worden, als hem eerst beschoren was. Getroost keert Pūrņavijaya naar zijne woonstede terug. Daar oefent hij zich in Samādhi, vroom en diepzinnig gepeins, volgens de lessen van den Heere, in afwachting van zijn naderend einde. Alvorens den doodslaap in te gaan beveelt hij zijne vrouw bij zijn lichaam de wacht te houden totdat hij na verloop van tien dagen weder in 't leven zal terugkeeren. De stonde des doods genaakt, Pūrņavijaya ontslaapt, de ziel ontvliedt het lichaam en ijlt, gevolgd door 't begane kwaad als eene schaduw, naar het Doodenrijk. Daar ondergaat de ziel van den zondaar de gewone straffen, tot groote vreugde der hellewichten, maar als men zoover gekomen is om de ziel in den heeten ketel te werpen, geschiedt er een wonder: het vlammende vuur dooft uit, de ketel vliegt in stukken, en op de plaats er van schiet een Kalpataru, een Paradijsboom op, waaronder een heldere waterplas, omboord van de schoonste bloemen; Pūrņavijaya zelf verrijst, stralende van gezondheid en jeugd. De uit het veld geslagen hellewichten brengen Koning Yama bericht van 't onverklaarbare mirakel. Yama begrijpt het zelf ook niet en vraagt Pūrņavijaya om opheldering. Deze vertelt nu, hoe dat alles te danken is aan de genade van den Buddha Vairocana. De hellevorst is door de verstrekte inlichting volkomen tevreden gesteld en geeft aan de ziel van Pūrņavijaya bereidwillig de vergunning om naar zijn woonstede terug te keeren. Zoo vaart de ziel op den elfden dag dan weêr in 't lichaam en Pūrņavijaya ontwaakt uit zijn doodslaap, tot niet geringe vreugde van Kusumagandhavatī, aan wie hij zijn wederwaren meedeelt en tevens, dat hij besloten is zijn lieven vriend Kuñjarakarņa te volgen en met hem zelfkastijding te oefenen. Voorts beveelt hij

1

haar al de Vidyādhara's en Vidyādharī's op te roepen, ten einde gezamenlijk in optocht te trekken naar Bodhicitta en den Heere eerbiedig hulde te bewijzen. Aan 't bevel wordt voldaan, de stoet begeeft zich op weg en bereikt Bodhicitta. Allen verheerlijken den genadigen Heere, de Vidyādhara's en Vidyādharī's door proeven af te leggen van hunne kunst met muziek en gezang. Terwijl Vairocana aldus verheerlijkt wordt, komen ook goden, zooals de beheerschers der windstreken: Indra, Yama, Varuna, enz. hem eer bewijzen. Yama maakt van de gelegenheid gebruik om den Heer te vragen wat de reden is dat Pūrņavijaya, die eigenlijk veroordeeld was om honderd jaar lang in den helleketel gefolterd te worden, zoo spoedig vrij gekomen was. Welwillend deelt nu Vairocana de vóórgeschiedenis van Pūrņavijaya en in verband daarmee die van Kuñjarakarņa mede. Beide hadden zich in een vorig bestaan, toen zij Muladara en Kirnagata heetten, schuldig gemaakt aan onbetamelijke ijverzucht en door niets gewettigden toorn jegens een arm, maar braaf en vroom man, zekeren Utsahadharma. Tot straf hiervoor werd Muladara later herboren als Pūrņavijaya, wel is waar wegens de goede werken die hij gedaan had als Vidyādhara, maar toch van lageren rang dan Utsähadharma na herboren te zijn bekleedde. Kirnagata werd herboren als Yaksa. Zoo ziet men hoe het goed en kwaad, in een vroeger bestaan verricht onvermijdelijk daaraan evenredige vruchten voortbrengt in eene latere vleeschwording. Nadat Vairocana deze waarheid den goden wel op 't hart gedrukt heeft - want ook de goden zijn aan wedergeboorte onderworpen - keeren dezen met eerbiedigen groet ieder naar zijn eigen hemel terug. Nadat de goden vertrokken zijn, geeft Purnavijaya aan zijne vrouw te kennen dat hij nu zijn voornemen wil ten uitvoer brengen om een tijd lang zelfkastijding te oefenen en beveelt haar naar huis te gaan. Aan haar verzoek om hem te mogen vergezellen geeft hij geen gehoor, dewijl het niet geoorloofd is dat een asceet zijne vrouw bij zich heeft. Hij troost haar intusschen met de verzekering dat hij niet langer dan twaalf (jaren) een kluizenaarsleven zal leiden. Schreiende gaat dan Kusumagandhavati heen, terug naar Indra's hemel, en haar man neemt eerbiedig afscheid van Vairocana. Daarop trekt hij naar den voet van den heiligen berg Mahāmeru, waar hij Kuñjarakarņa ontmoet. Beiden bouwen zich een kluis, richten die behoorlijk in en wijden zich aan de strengste zelfkastijding, totdat na verloop van twaalf (jaren) beiden door de genade des Heeren, als Siddha's in den Siddha-hemel gelukzaligheid deelachtig worden.

De legende in haar geheel draagt onmiskenbaar een Buddhistisch, en meer bepaald Mahāyānistisch karakter, al ontbreekt het niet aan veel vreemdsoortigs. Als algemeen-buddhistische uitdrukkingen herkent men,

om van «Dharma» te zwijgen: dosa, kleça, pañcagati samsāra. Dosa, in den zin van vijandschap, haat, is Prākṛt en Pāli. Kleça is eigenlijk een term in 't Yogastelsel voor een vijftal geestelijke kwalen, waaraan de mensch lijdt en die hem belemmeren in 't streven naar volmaaktheid. De Buddhisten hebben de Kleça's van den Yoga overgenomen, maar het aantal verdubbeld, zoodat allerlei kwade neigingen en hartstochten, die 's menschen geest verontreinigen, als waren het smetstoffen des lichaams, onder Kleça verstaan worden 1. Onder de pañcagati samsāra, d. i. de 5 toestanden of bestaansvormen in den kringloop der wedergeboorten, verstaat men oorspronkelijk vijfderlei staat waarin een wezen kan herboren worden, in de hel, als beest, in de wereld der Manes, onder de menschen, onder de goden. In de legende heeft de uitdrukking de beteekenis in 't algemeen van: 5 toestanden of soorten van lijden. Opmerkelijk is het dat het woord Buddha schittert door bijna algeheele afwezigheid: een enkelen keer wordt Vairocana als Buddha betiteld: een andermaal wordt bij wijze van een terloops gemaakte opmerking vermeld dat Buddha de oppergod der Bauddha's is en Çiva die der Çaiva's. Het verband tusschen de plaats waar die opmerking voorkomt 2 en het onmiddellijk voorafgaande is niet duidelijk, zoodat men zelfs geneigd zou wezen te vermoeden dat wij met een inschuifsel te doen hebben. Hoe het zij, men krijgt den indruk alsof de schrijver op min of meer bedekte wijze heeft willen te kennen geven dat degenen die Vairocana als oppersten Leeraar en Meester erkennen, noch Bauddha's, noch Caiva's zijn.

Het Māhāyānistisch karakter der legende openbaart zich voornamelijk in de rol die Vairocana daarin speelt, doch hij is niet de eenige Jina die genoemd wordt. Ook de Jina's Aksobhya, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi, en de Bodhisatwa's Lokeçwara en Vajrapāṇi treden op; allen figuren welke op Java hoogelijk vereerd werden, zooals wij wel niet uitsluitend, maar toch vooral door 't getuigenis der overblijfselen van beeldhouw- en bouwkunst weten. In overeenstemming met de neiging der oude Javanen tot syncretisme vinden wij de vijf genoemde Buddha's in onze legende <sup>3</sup> vereenzelvigd met de vijf Kuçika's, een punt waarop we later zullen terugkomen.

In alle landen waar de Dhyāni-Buddha's vereerd worden, pleegt Vairocana de eerste plaats in te nemen. In onze legende is hij niet enkel *primus* inter pares, hij is de opperste leeraar, naar wiens prediking de overige Jina's met aandacht luisteren. Trouwens ook de Tibetanen erkennen Vairocana,

Y

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. hierachter de Aanteekeningen 92 en 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zie fol. 33, a en vgl. de vertaling.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Fol. 88, a en vgl. Aant. 96.

in de houding van leeraar, als den Buddha die bij uitnemendheid de Wijsheid verpersoonlijkt 1. Zijn zinnebeeld is het rad, want hij is het die als verkondiger van de eeuwige Wet het rad der Wet, dharmacakra, in beweging brengt en doet voortrollen. Zijn rijdier is de leeuw (hari, al. Zon). De kern der leer die hij aan Kuñjarakarna verkondigt is, wat het wijsgeerig gedeelte betreft, een monistisch pantheisme, waarin de souvereine Albestierder, Vidhi, tevens de hoogste Rede, overeenkomt met het param Brahma van den Vedānta, en de formule: «gij zijt ik, ik ben gij» feitelijk op het zelfde neerkomt als de beroemde formule tat tvam asi. Nu wordt hij die den heilbegeerigen leerling, in ons geval Kuñjarakarna, inwijdt, bestempeld als Yogiçwara, Meester der Yogins 2. De vraag is nu, hoe zich √ deze titel als op Vairocana toepasselijk laat verklaren. Hiertoe hebben wij te letten op eene uiting van Vairocana welke met de aangehaalde plaats in verband staat. Hij zegt: «Çiwaieten zeggen dat de 5 Kuçika's eene ontwikkeling (d. i. een verschijningsvorm) van de Sugata's (d. i. hier de 5 Jina's) zijn; Kuçika is één met Ratnasambhava; Maitri is één met Amitābha; Kuruşya is één met Amoghasiddhi; Pātañjala is één met Vairocana». Het is niet twijfelachtig dat de Pañca Kuçika's, die in Oudjavaansche oorkonden en geschriften meermalen voorkomen, de tegenhangers zijn van de Indische Pañcendra's, al worden aan de 5 Kuçika's, ook wel Pañca Rși geheeten, door de Javanen vrij willekeurig, naar het schijnt, de namen van 5 Wijzen toegekend. Oorspronkelijk zijn de Pañcendra's niets anders dan de verpersoonlijking der pancendriya's, d. i. der 5 zinnen. Nu worden ook de 5 Dhyāni-Buddha's met de 5 zinnen vereenzelvigd, of althans met hen in verband gebracht 3, waardoor de gelijkwaardigheid der Pañca Jina's of Buddha's en Pañca Kuçika's opnieuw bevestigd wordt.

De beweegredenen welke de Hindu-Javanen bewogen hebben om voor de 5 Kuçika's de namen Kuçika (d. i. hetzij Gādhi(n), de vader van Viçvāmitra, of Indra Kauçika), Garga, Maitri, Kuruşya en Pātañjala (verbasterd tot Pratañjala) uit te kiezen, zijn ons verborgen. Doch zooveel is duidelijk, dat Pātañjala niet de eigennaam is van een Wijze, maar de titel van een boek of de benaming van eene leer, desnoods ook van een aanhanger dier leer. De naam van den man die het Pātañjala-çāstra schreef, was, gelijk men weet, Patañjali, die als zoodanig terecht aanspraak heeft op den titel van yogīçvara, meester der Yogins. Maar in welk verband kan dit staan met het feit dat Vairocana als Yogīçvara optreedt, hij wiens leer in hoofd-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Waddel, Lamaism p. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fol. 33, a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zie B. H. Hodgson Essays on the Languages, Literature, and Religion of Nepal and Tibet (Ed. 1874), p. 29.

beginsel niet met den Yoga van Patañjali, maar met den Vedānta overeenstemt? De oplossing van 't raadsel schijnt mij hierin gelegen dat de benaming, hoezeer ook op Patañjali toepasselijk, in de eerste plaats gegeven wordt aan Yājñavalkya, en deze is het, aan wien het beroemde tat tvam asi wordt toegeschreven. Er heeft een verwisseling, opzettelijk of niet, plaats gehad tusschen den Yogīçvara Yājñavalkya en den Yogaleeraar Patañjali, en verder tusschen den leeraar Patañjali en diens leer. Door die verwisseling trad Patañjali in de plaats van Yājñavalkya, den vertegenwoordiger van den ouden Vedānta, en Vairocana, die dezelfde leer verkondigt, is te vergelijken met dezen Yogīçvara en wordt daarom vereenzelvigd met Pātañjala, tengevolge van de bovenvermelde verwarring.

Het kan ons niet verwonderen, dat bij de groote neiging der Hindu-Javanen tot syncretisme, Vairocana niet alleen als de Yogīçvara optreedt, maar zichzelven vereenzelvigt en met Çiva en met Buddha, met de woorden: «Wij zijn Çiva, wij zijn Buddha». Wat de eenheid van Çiva en Buddha betreft, die wordt ook verkondigd in den Sutasoma, zooals schrijver dezes vroeger reeds heeft aangetoond 1. Indien wij dit in gedachte houden, zal het ons niet te zeer bevreemden wanneer wij lezen hoe Kuñjarakarna in zijn gevoel van dankbaarheid eerbiedig de gevouwen handen ophief tot den Heere Vairocana en uitriep: Namo Bhaṭāra, namaḥ Çivāya (Hulde zij U, Heere! Hulde aan Çiva!) Deze uitroep komt in 't stuk meermalen voor.

Er wordt Vairocana, waar hij Kuñjarakarna na de inwijding in de'leer toespreekt, ééne uitdrukking in den mond gelegd, die men in een Buddhistisch, al is het dan ook Mahāyānistisch geschrift, niet zou verwachten. Hij laat zich namelijk in dezer voege uit, dat er onder de monniken — waaronder vermoedelijk Buddhistische monniken bedoeld zijn — geen mukta's (verlosten) op aarde zijn, omdat zij voor twee houden wat één is. Dat lijkt alsof zij de jīvanmukti, zooals de bij voorkeur Wedāntische term luidt, niet kunnen bereiken. Intusschen laten de woorden ook eene andere verklaring toe en zouden onder «monniken» zoowel Çiwaietische als Buddhistische kunnen bedoeld zijn, wien de vatbaarheid om mukta te zijn of te worden ontzegd wordt, omdat zij de eenheid van Buddhisme en Çiwaïsme loochenen. Ook zóó opgevat — en een derde verklaring schijnt mij onmogelijk — is de uiting zeer opmerkelijk.

Aan het onderricht in de hoogere wijsheid laat Vairocana voorafgaan eene deels metaphysische, deels physiologische verklaring van de wording van een menschelijk wezen. Daarbij komen ter sprake de voortteling, de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Verhand. Kon Akad. v. Wetensch. Afd. Letterk. N. B. Dl. III. No. 8.

ontwikkeling der vrucht, de vorming van een levend lichaam door de samenwerking van vijf zielen (ātmans), de groei van 't kind tot knaap, het rijpen tot man, het ontwaken der zondige neigingen, die tot allerlei ongerechtigheden leiden en dientengevolge tot straf hiernamaals en tot wedergeboorte, met toepassing der moraal dat men zich wachten moet kwaad te doen.

Als men de bestanddeelen der metaphysisch-physiologische theorie ontleedt, ontdekt men zekere gelijkenis van de 5 Atmans met de 5 Skandha's in 't stelsel der Buddhisten, in zooverre als in beide stelsels het lichaam door een aggregaat van 5 grootheden tot stand komt, maar daarmee houdt de overeenkomst op. Want daargelaten dat ätman als een levenwekkende √ kracht in strijd is met de Buddhistische geloofsleer ¹, beantwoordt de rol van de afzonderlijke Atmans niet aan die der enkele Skandha's. Duidelijk is het dat atman genomen is in den zin van prana, levensgeest, levensbeginsel en dat er dus wel eenige overeenkomst is tusschen de 5 Atmans en de 5 Prāṇa's in Chāndogya-Upaniṣad 2, n.l. adem, spraak, gehoor, gezicht, gemoed, doch ook hier is het verschil te groot, om aan eenig onmiddellijk verband te denken; immers het beginsel waarop de indeeling berust is een ander. Van zuiver taalkundig standpunt is er tegen de gelijkstelling van ātman en prāṇa niets in te brengen, want zoowel 't een als 't ander kan «adem» beteekenen, en dat is zelfs de oorspronkelijke beteekenis, doch een stelsel, waarin de werkzaamheid van ieder der 5 Atmans of Prana's zóó verdeeld wordt als hier, is onbekend. Meer dan vreemd is de wijze waarop de met ātman samengestelde woorden parātman, antarātman en nirātman gebruikt en verklaard worden: nirātman, d. i. zielloos, is zelfs onzinnig. Het heeft er veel van alsof eenige Sanskritwoorden die atman bevatten, op goed geluk gekozen en als onbegrepen vreemde woorden uit het heilige Sanskrit, bestemd zijn om op 't gemoed der leeken indruk te maken, volgens het beginsel «Omne ignotum pro mirifico».

Het physiologisch gedeelte van Vairocana's rede bevat veel dat een echt Javaansche kleur heeft: de als werkelijke eigennamen beschouwde benamingen van een kind in de verschillende tijdperken van zijn ontwikkeling zijn hoogst eigenaardig en zonder voorbeeld in Indië.

Er is nog eene andere theorie, verkondigd niet door Vairocana, maar door Koning Yama, welke wel onze aandacht verdient. Op de vraag van

<sup>1</sup> Wel is waar zijn de Mahāyānisten niet zoo schuw van 't woord ātman voor "ziel", hetgeen hun 't verwijt van de Hinayānisten op den hals haalt, maar zulk een gebruik of misbruik, als hier van den term gemaakt wordt, is hun vreemd.

<sup>3</sup> Aldaar 2, 7, 1.

Kuñjarakarna 1 of een zondaar die in de hel straf ondergaat weder op aarde mag herboren worden, wanneer hij daarom verzoekt, antwoordt de Vorst der onderwereld, dat hij zulks vergunt, doch eerst na verloop van den vastgestelden straftijd. Verder beschrijft Yama hoe hij zoo'n wezen laat herboren worden, eerst als een dier van de geringste en de verachtelijkste soort, om na duizend jaren in dien staat op aarde rondgekropen te hebben en gestorven te zijn, een dier te worden van iets hoogere soort, en zoo vervolgens al opklimmende totdat hij als viervoeter, als mensch met lichaamsgebreken, en eindelijk als volkomen gezond mensch ter wereld komt. Deze zuiver Darwinistische evolutieleer is niet best te rijmen met de algemeen Indische voorstellingen, volgens welke degene die zijne straf in de hel of zijne belooning in den hemel ontvangen heeft, herboren wordt in 🦽 een hooger of lager staat, al naar gelang van zijn Karma. Pūrņavijaya's geschiedenis leert dat de schrijver, waar zulks met het plan van zijn werk strookte, in 't algemeen de Indische leer van 't Karma huldigde, wel is waar met eene kleine verbetering, die hij noodig had om te bewijzen dat, in 't algemeen gesproken, het Karma onverbiddelijk, de wedervergelding volledig is, dat er echter oorzaken kunnen wezen die eene wijziging ten gevolge hebben. Het geval van Pūrņavijaya leert, dat door den louterenden invloed der hoogere kennis niet slechts alle aardsche smetten verwijderd, maar ook de anders welverdiende straffen hiernamaals getemperd worden.

Van een aantal bijzonderheden in de legende is het twijfelachtig of de schrijver ze uit oudere bronnen geput dan wel zelf bedacht heeft. Zoo de naam Bodhicitta, d. i. Geest der Wijsheid, als aanduiding van den Vihāra waar Vairocana zetelt. Het woord zelf komt elders voor in den titel van een geschrift «Bodhicitta-vivaraṇa», aangehaald in Sarvadarçana-Sangraha. Alles wat men zeggen kan, is dat Bodhicitta in dien titel niet de benaming van een Vihāra zijn kan.

Een andere plaatsnaam is Bhūmipattana, d. i. «Stad onder de aarde», zooals Yama's gebied of een deel er van heet <sup>2</sup>. Als synoniem komt in ons HS. voor Ayabhūmipattana, terwijl de Balineesche HSS. overal dezen laatsten vorm of Ayahbho hebben. Daar ayah ijzer, niet recht past, zou ik meenen dat bedoeld is Adhobhūmipattana, d. i. Onderaardsche stad, wat op hetzelfde neerkomt als Bhūmipattana; door gebrek aan kennis der Sandhiregelen kan iemand, die overigens de beteekenis wel begreep, daarvan gemaakt hebben Adhahbhūmipattana. Bhūmipattana is een naam van de onderwereld zooals men in volkssprookjes zou mogen verwachten en wie weet of die niet vroeger of later in een van de onnoemelijk vele Indische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fol. 80, b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Het woord is gemaakt naar 't model van bhumigrha.

sprookjes zal teruggevonden worden? Vooralsnog is die naam elders nog niet aangetroffen.

Het schijnt niet noodig hier eene verklaring te beproeven van verscheiden onduidelijke namen, die onder de handen der afschrijvers tot onkenbaar wordens toe verhaspeld zijn; enkele daaronder worden in de Aanteekeningen behandeld. Ook is het overbodig uit te weiden over onderwerpen, zooals de beschrijving der Hel, die voor de met Indische denkbeelden vertrouwde lezers weinig vreemds zullen hebben. Sommige trekken in bedoelde beschrijving, waarvan men de wedergade in Indische bronnen niet aantreft, kunnen zeer wel eigen vinding van den schrijver der legende zijn.

De Nederlandsche vertaling is in de eerste plaats bestemd voor vakgenooten en moet beschouwd worden als een doorloopende commentaar, waarin de opvatting van den vertaler is nedergelegd en waaruit te gelijkertijd blijkt op welke wijze de vertaler de foutieve lezingen van 't HS. stilzwijgend verbeterd heeft. Alleen in gevallen van twijfelachtigen aard zijn proeven van tekstverbetering naar de Aanteekeningen verwezen. Dat die aanteekeningen zoo talrijk zijn geworden, is grootendeels het gevolg van den gebrekkigen tekst, waarbij men telkens op moeielijkheden stuit. Doch de moeielijkheden spruiten niet alleen voort uit de gesteldheid van den tekst; ze zijn voor een deel te wijten aan 't onvoldoende der lexicographische hulpmiddelen. Zoo ontmoeten wij bijv. onderscheiden diernamen en woorden die een lichaamsgebrek of met zekere ziekten behebte personen aanduiden, waaronder ettelijke noch in 't Kawi-Balineesch Woordenboek van wijlen Dr. VAN DER TUUK, noch in de bestaande Javaansche woordenboeken te vinden zijn. Wanneer zulke woorden bij V. D. TUUK niet vermeld worden, mag men het er voor houden dat hij ze niet in de door hem geexcerpeerde Balineesche HSS. gevonden heeft; ons HS. heeft hij niet onder de oogen gehad. Doch het geval doet zich ook voor, dat hij wel een woord vermeldt zonder de vertolking er bij te voegen, en dan blijft men even wijs. Slechts zelden komt taalvergelijking ons te hulp. Intusschen behoeft men de hoop niet op te geven dat nasporingen in deze richting op ruimer schaal dan waartoe ik mij geroepen voelde, het gewenschte licht zullen ontsteken.

Evenals ik de in 't oog springende schrijffouten stilzwijgend ben voorbijgegaan, heb ik het niet noodig geacht op zekere eigenaardigheden der spelling, o. a. het willekeurig weglaten of toevoegen van den neusklank vóór g, k, t, b, waaraan ieder lezer van Nieuwjavaansche geschriften gewend is, de aandacht vestigen. Ook heb ik in de vertaling de erg gehavende Sanskritwoorden gegeven in de schrijfwijze die hun toekomt. Dus Vairocana, en niet Virocana; de gewone uitspraak bij de Javanen, althans

van de 13<sup>de</sup> eeuw af zal wel Verocana geweest zijn. De verbastering van Vairocana tot Virocana is nog maar eene kleinigheid vergeleken met de gruwelijke verminking van Aksobhya, Amitābha, Lokeçvara, Vajrapāṇi tot Akrobya, Atirtaba, Lokyahi en Brajapani. Later, als de 5 Jina's vergeleken worden met de Kuçika's, is Aksobya verknoeid tot Swabhya; Amitābha tot Sirumitabha, terwijl van Maitri geworden is Mestri, eene verbastering die echt Javaansch is en geheel analoog aan 't Nieuwjavaansche parastra voor paratra. Vormen als Widadara en Widadari, zooals het HS. heeft, mogen betrekkelijk oud zijn in de volksuitspraak, het is moeielijk aan te nemen dat ze de spelling van den schrijver der legende vertegenwoordigen; in allen geval is de echte vorm er van Vidyādhara en Vidyādharī.

Indien de vertaling hoofdzakelijk voor den algemeenen lezer bestemd ware geweest, zou ik mij veel vrijer bewogen hebben en de stijl minder gewrongen geweest zijn. Maar ook zooals ze nu is, hoop ik dat ze niet al te gebrekkig den geest en den stijl van 't oorspronkelijke weêrspiegelt.

#### VERTALING.

(Dit) is een verhaal, gesproten uit een rein hart.

Nadat Bhaṭāra (de Heer) de Heilige Wet verkondigd had in den Vihāra ✓ Bodhicitta, vereerden alle godheden mede den Heere Çrī (z. v. a. den luisterrijken) Vairocana, namelijk Aksobhya, Ratnasambhava, Amitābha, Amoghasiddhi, Lokeçvara, Vajrapāņi, voorafgegaan door de beheerschers der vier windstreken, namelijk Indra, Yama, Varuna, Kuvera, Vaiçravana 1). Deze vereerden altegader 2) den Heere, den luisterrijken Vairocana. Nadat hij de heilige Wet aan al de godheden verkondigd had, namen zij oorlof om terug te gaan ieder naar zijn eigen hemel. Zij gingen dan daarheen. Nu was er een zekere Yakşa, Kuñjarakarna geheeten, die zelfkastijding verrichtte 8) aan de helling van den heiligen Mahāmeru, aan de noordzijde, met al de standvastigheid van zijn geest, doch hij stond in twijfel hoe hij zou herboren worden, als mensch of niet als mensch? als godheid of niet als godheid? Dat was de reden waarom hij zelfkastijding oefende, hij wenschte in zijn toekomstige vleeschwording hooger (in de rij der wezens) te staan. Hoorende dat Vairocana 4) de Wet predikte aan al de godheden, toog hij op weg om Vairocana te vereeren, begeerig als hij was om de lessen van 🐔 den Heer te hooren. Dit was alsdan zijn plan.

Fluks! voort! weg! <sup>5</sup>) Zonder onder weg te dralen, kwam hij in Bodhicitta, het heilig verblijf van Vairocana. Onmiddellijk bracht hij den Heere hulde. Na hem gehuldigd te hebben, hief hij eerbiedig de gevouwen handen op, zeggende: (O, genadige Heer! ontferm U over Uwen zoon, Meester! onderricht mij in de heilige Wet, terwijl ik in twijfel sta aangaande mijne wedergeboorte en de vergelding (van 't goed en kwaad) aan de menschenkinderen; want ik zie dat van de menschen op aarde sommigen heer, anderen slaaf zijn. Wat is de oorzaak dat het zoo is? Want zij zijn gelijkelijk het werk van Bhaṭāra. Wat is toch de reden hiervan? Daarom vraag ik U om inlichting; onderricht <sup>6</sup>) mij, Meester, hieromtrent en hoe mijne (smetstoffen) (kunnen verwijderd worden. Onderricht mij in de heilige Wet).—
«O, mijn zoon Kuñjarakarṇa, dat is zeer goed (kun) van u, dat gij de heilige Wet verlangt te kennen en zoo vrij zijt eene vraag te stellen over de weder-

vergelding voor de menschenkinderen. Want men ziet dat er menschen zijn, die hoezeer zij bekend gemaakt zijn met het middel om de smetstoffen uit het lichaam 9) te verdrijven, desniettegenstaande niet vragen naar den inhoud der heilige Wet, dewijl zij genoegens willen smaken. En wat voor genoegens! Eten en drinken 10), goud en slaven bezitten, zich opschikken: dit heet genoegens naar hun meening. Gij, mijn zoon, zijt die meening niet toegedaan en doet onderzoek naar de heilige Wet. Nu, weldra zal ik u in de heilige Wet onderrichten 11), opdat gij ze grondig moogt leeren kennen en uw blik verhelderd worde, tot recht begrip van 12) de wedervergelding voor de menschenkinderen, waarom er nu op aarde sommigen heer, anderen slaaf zijn, beide overal. Doch gij moet eerst naar het rijk van Yama gaan, waar gij al de boozen zult zien 18). Daarvan moet gij eerst kennis nemen. Wanneer gij van daar terugkomt, zal ik u onderrichten 14) in de heilige Wet. Welaan, ga dan eerst naar de onderwereld 15) en vraag aan Yamadhipati (den heerscher Yama) de oorzaak waarom de boozen de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervinden. Laat hij u dat dan verklaren.» — «Zooals Gij beveelt, Heer! ik zal gaan, Meester!».)

Fluks! weg! Dank zijne natuur en vaardigheid van Yaksa, dompelde hij zich in den oceaan, en sloeg de sluitpoort 16), den ingang tot Yama's rijk open. De goddelijke wezens waren verbaasd over Kuñjarakarna, hetgeen veroorzaakte dat het Noorden en het Zuiden, het Westen en het Oosten in beweging kwamen. Toen het luchtruim tot bedaren gekomen was, beefde de Aarde, alsof ze zou scheuren; de toppen van den Mahāmeru schudden. de bergen waggelden, het water der zee geraakte in beroering; de dondersteenen 17) suisden, door den storm meêgevoerd; orkaan en wervelwind (loeide); luchtverhevelingen en regenbogen schoten heen en weer 18) door de lucht, onophoudelijk 19) flikkerende. Toen sloeg plotseling de sluitpoort van den oceaan, dien Kuñjarakarna doorgegaan was, open, waardoor Kuñjarakarna zeer vervaard werd en bang 20) om 't hart. Turangamapathānugāmī (snel het pad der winden volgende 21): met snelle vaart tengevolge van den wind reisde Kuñjarakarna. Hij kwam aan een viersprong, waar zich de wegen kruisten; de een noord-, de ander zuidwaarts; de anderen oost- en westwaarts. Die naar 't Oosten leidde naar 't godenverblijf van Bhatara Içvara, het zalig oord der monniken die bovenmachtig geworden zijn door zelfkastijding; die naar 't Noorden leidt naar 't godenverblijf van Bhatara Visnu 22); dit is het zalig oord der helden in den strijd. Die naar 't Westen leidt naar Buddhapada (Buddha-oord); dit is het godenverblijf van den god Mahādeva, het zalig oord van hen die helden in milddadigheid geweest zijn en vrome werken op aarde gedaan hebben. Die naar 't Zuiden, die leidt naar Yama's rijk; dat is het verblijf van Bhaṭāra

Yamādhipati, waarheen (na hun dood) gaan al wie kwaad gedaan hebben.

Op den viersprong, waar zich de wegen kruisen, bevond zich Dvarakala 23) die den toegang tot den hemel en tot Yama's rijk bewaakt. Dvarakala pleegt den weg daarheen aan te wijzen en zoo trof Kuñjarakarna hem aan. Zoodra Dvarakala Kuñjarakarna zag, riep hij hem aan, zeggende: «Hei, broertje! wie zijt gij, die hierheen komt, op den kruisweg? Wat is uw doel met hier te komen?» Zoo sprak Dvarakala. Daarop antwoordde Kuñjarakarna, zeggende: «Ik ben een Yakṣa, Kuñjarakarna met name, die zelfkastijding verricht aan de noordoostzijde van den Mahameru. De oorzaak van mijn komst alhier is een bevel van den Heere Vairocana: hij beval mij naar Yama's rijk te gaan, en nu vraag ik u den weg daarheen.» Daarop antwoordde Dvarakala: «O zóó! 24) Och, broerlief Kuñjarakarna, kerel! Ik acht mij recht gelukkig, mijn beste, dat gij gekomen zijt. Wel, 25) broertje! gij vraagt dan naar den weg naar Yama's rijk. Nu dan, volg gindschen weg zuidwaarts. Haast u wat, broertje! want gij loopt gevaar door de duisternis overvallen te worden; het gevaar toch bestaat nu in duisternis. Daarom hebben degenen die op aarde een lijkplechtigheid vieren lampen bij zich, die dienen moeten als licht voor de zielen wanneer ze in de duisternis komen. Wil men zich een denkbeeld maken van de dikte dier duisternis wanneer ze gekomen is: ze duurt zeven nachten (d. i. etmalen) vóórdat ze verdwijnt.» - «Wat duurt die lang, oudere broeder Dvarakala! Het zij zoo. Ik vraag verlof om heen te gaan.» — «Goed, broertje! ijl 26) snel op uwen weg, broerlief!» Daarop ging Kuñjarakarna zijns weegs.

Fluks! voort! Zonder onderweg te dralen, kwam hij in Bhūmipattana 27). Daar was een Çrījyoti 28), welke altijd licht gaf over eene uitgestrektheid sendriya (zoover als 't orgaan): met sendriya is bedoeld: zoover als de blik reikt. Daar vond K. een poort waarvan de vleugel van koper, de schuiflat van zilver en de sleutel van goud was; de posten (?) er van waren van ijzer. De doorgang was een vadem en een Roh breed. Het voorplein was besmeerd met mest, drek van eene vaars; het was beplant met roode Andongs, Kayu Mas, prijkende in vollen bloei en bezwangerd met den damp van wierook, welks geur zich als een welriekend parfuim verspreidde. Het was bestrooid met spreibloemen en versierd met eerekransen (?). Dit was de reden waarom de boozen alle om 't hardst er heen liepen, in den waan dat het de weg ten hemel was. Kuñjarakarna ging vandaar verder. Fluks! voort! Hij kwam aan 't veld Pretabhavana 29) dat zich een Yojana ver uitstrekt. Hij bleef staan aan de grens van 't veld Agnikorova (Agnitoraņa?). De grens was afgesloten door vuur, in 't midden van Bhumipattana. Aldaar waren de Zwaardboomen 30), boomen met zwaarden voor bladeren; de bloesemknoppen 31) er van zijn vlijmen en de doorns allerlei wapens. De dikte

er van is die van een Pinangboom, de hoogte 10 vadem. Hun schaduw strekt zich uit over 10 Lakṣa's, boven zwaardvormig gras; het struikgewas bestaat uit vlijmen en messen. Daar is het waar de boozen de vijf toestanden (of soorten) van wereldsch lijden ondervinden, terwijl zij door de dienaren van Yama vervolgd en gepijnigd worden. Hoe waren nu de straffen welke Kuñjarakarna daar zag? Van de eenen werd de schedel met een bijl afgehakt; anderen werden geketend (of: gemarteld); van sommigen werd de aars opengespalkt 32); daarop werden zij met ijzeren knotsen geslagen en werd hun hersenpan gekloofd, zoodat de hersens er uitkwamen; vervolgens werden hun de voeten hard gekneusd 88), bij honderden tegelijk, alle even erg verbrijzeld; dan werden zij gestoken met ijzeren spiesen, zoo dik als een Pinangboom en 10 vadem lang, bij honderden tegelijk. Waarmeê zou men hen kunnen vergelijken? Zij geleken sprinkhanen die men doorregen heeft. Zij schreiden en snikten. Sommigen riepen weeklagend vader en moeder, anderen vrouw en kroost te hulp. Er waren voorts zekere Yakşavogels, Sisantana (l. Asipatatra?) genaamd, kwaadaardig, messen tot vleugels, en zwaarden tot klauwen hebbende, klauwen zoo scherp als Indra's wapen, [met zwaarden voor vleugels en met vlijmen voor —]. Deze kwamen van de zwaardboomen aangevlogen en gingen al de boozen te lijf, bij honderden tegelijk, terwijl zij tevens gebeten werden door Yakşa-honden, met Reuzenkoppen, bij duizenden tegelijk. Van sommigen werd de nek doorgebeten, van anderen de buik opengereten, zoodat de darmen er uit hingen bij hun val uit de Zwaardboomen. Doch wie nog leefden, werden achtervolgd en opgejaagd door honden met Yaksa-gezichten; dat waren dienaren van Yamādhipati. Ook waren er Agnimukha (Vuurmond)-Yaksa's, met vurige handen en voeten. Dezen vervolgden de boozen, bij aaneengesloten scharen van duizenden tegelijk. De lichamen werden door een zwaai (van de vlerken) geraakt; die lichamen werden verzengd, de tanden grijnsden, de oogappels puilden uit; zij kreunden en kermden, al jammerende, niet dood en niet levend, snikkende en naar adem snakkende, op 't gijpen liggende. Zij die nog leefden liepen om 't hardst, elkander bij den schouder pakkende, het lichaam uitgeput door de hitte van de Agnimukha's. Al wie vervolgd werden door de dienaren van Yama, werden gepakt en op ijzeren spiesen gestoken, die een arm dik, een vadem en een Roh lang waren. Zij werden dan stuiptrekkende doorstoken van het aarsgat tot de kruin. Anderen liepen weg en zochten een toevlucht bij de Zwaardboomen, bij duizenden tegelijk op een hoop. Zoodra zij onder de boomen gekomen waren, dachten zij dat die hun tot bescherming zouden strekken. Dáár schudden de Yaksa-vogels de boomen, die één en al stekels werden. Al degenen die toevlucht zochten, werden tot gruis. Hoe zagen zij er uit? Van

sommigen was de hersenpan gespleten, de ribben-gebroken, was de buik opengereten, vloeide 8 4) het ingewand uit, waren de armen afgesneden. Zij waren niet dood en ook niet levend, terwijl zij de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervonden. Daarenboven werd hun nog een andere teleurstelling bereid: een water kabbelde ruischend(?), gelijkende het water van een meertje. «Dat zal wel lekker om te drinken wezen,» dachten zij. Zoo gingen zij dan in dichte drommen er op af. Toen zij daar kwamen, trapten zij op het vlijmscherpe gras: hun voeten werden doorboord, het bloed spoot er uit; allen vielen zij, als waren zij doorpriemd door allerlei wapentuig. Toen kwamen de vogels met Yakşa-aangezichten; zij schudden de Zwaardboomen 85), waarvan de bladen alle afvielen. De boozen zagen door al dat wapentuig er uit als de stekels van een egel. Daarop werd hun lichaam door de Agnimukha's met een zwaai getroffen, zoodat het lichaam verschroeide. 36) en de hersens er uitvloeiden. Zij waren niet dood en ook niet levend. Zij kermden en zuchtten, aldoor gefolterd. Zoo zag Kuñjarakarna de boozen. Daarbij was het Kuñjarakarna alsof hem 't hart in stukken gesneden werd; verbluft zag hij de straf der boozen, welke naar het hem toescheen eindeloos was.

Kufijarakarna bleef stilstaan. Toen hij zijne blikken naar 't Zuiden richtte. kreeg hij de Sanghāta-parvata's in 't oog, (twee) bergen van ijzer, die voortdurend in beweging zich tegen elkaar aansloten. Daar werden de boozen getuchtigd, genoopt om door de gapende opening der bergen van ijzer te gaan, die draaiden als een windmolentje, gelijkende op empritvogels in de vlucht. De dienaren van Yama waren echter nog niet tevreden; daarom werden (de boozen) opnieuw gefolterd, geslagen met ijzeren knotsen zoo dik als een Pinangstam. Anderen werden gestoken met ijzeren spiesen van 10 vadem lengte, bij honderden tegelijk. Hoe zagen zij er uit? Als doorregen sprinkhanen. Zij zochten in allerijl een goed heenkomen, vouwden eerbiedig de handen en hieven een luid 37) geschreeuw aan, jammerlijk zeggende: «Ach, groote Heeren, dienaren van Yama! hebt medelijden met mij; laat mij leven en herboren worden op aarde; leert mij wat behoorlijk of onbehoorlijk 38) is, opdat ik de zonde kunne verzaken, als gehoorzame dienaar der Pandita's (geestelijken), en de werken van weldadigheid volbrengen; thans daarentegen oogst 39) ik de vruchten der dwaasheid». Dat was een geschrei! een geroep van ach en wee! - «Al te vuig is het kwaad dat jij bedreven hebt 40), is 't niet? daarvan kun je in gemoede verzekerd zijn. Hoe zou ik je kunnen vergunnen om wedergeboren 41) te worden? De geheele wereld toch zou te niet gaan, alsook de Wet (d. i. de orde der natuur), de tijdregeling, de natuur der dingen, de wereldverzaking, de vroomheid, de betamelijkheid, al wat recht is. Waartoe zou je dan 42) hierna

wedergeboren worden? De wereld 43) zou immers door jou als het ware in vuur en vlam gezet worden, ten gevolge van je vroegere verwatenheid. Ook waar je inhalig en hebt herhaaldelijk onschuldige menschen gedood. Thans is het kwaad dat je gedaan hebt, een ijzeren spies geworden, dat je lichaam bedreigt als loon van de dwaasheid 44) waaraan jij je schuldig gemaakt hebt. Dat alles is je verdiende loon, jij slechtaard!» Plots hoorde men 't geluid van steken; plof! plof! voortdurend werden zij met een ijzeren knots geslagen: plots! klets! klets! overal zag men punten uitsteken. Zoo gingen de dienaren van Yama te werk, terwijl zij al de boozen pijnigden 45), die van pijn kermden. Daarna werden zij opgehangen en (onder hen) werd vuur aangelegd. Toen kreeg Kuñjarakarna de boozen in 't oog; hij stond stil, pijnlijk aangedaan, bij den aanblik der boozen, die door de dienaren van Yama getuchtigd werden. Kuñjarakarna voelde een snerpende pijn in zijn ziel: het was hem alsof hem de lichaamsgewrichten in stukken gesneden werden. Het was alsof hij biddend de handen ophief voor Bhatara Vairocana, met de woorden: «Aho namo Bhațāra! namah Çivāya» (hulde o Heer! hulde aan Çiva)! Grenzeloos is de genade des Heeren jegens mij, dat hij mij beval naar Yama's rijk te gaan om te aanschouwen wat aan alle boozen bereid is. Nu eerst begrijp ik wat de bedoeling daarvan was.» Zoo sprak Kuñjarakarna, loofde daarop den Heer, en toog naar 't verblijf van Bhatara Yamadhipati.

Fluks! voort! roef! Hij kwam aan 't verblijf van Yamadhipati. Dewijl het Yama niet onbekend was, wie Kuñjarakarna was, heette hij hem welkom: «Och, wat ben ik gelukkig dat gij gekomen zijt! Wel, mijn waarde jongere broeder 46), wat is het doel van uwe komst alhier? het is maar zeldzaam dat gij hier komt. Wat is uw doel en uw verlangen?» - «Och, mijn oudere broeder Yamādhipati! mijn doel met hier te komen, is een gevolg van 't bevel Zijner Hoogheid Bhatara Vairocana, en ik verzoek door u voorgelicht te worden, daar ik in twijfel sta hoe ik zal herboren worden: als mensch of niet als mensch, als godheid of niet als godheid. Ik weet niet welke wedervergelding (der daden) bij de menschwording mij te wachten is. Daarom vraagde ik daarover inlichting, en de Heere Vairocana zeide (tot mij): «Het is uitstekend van u, dat gij inlichting vraagt aangaande de heilige Wet. Ik zal u dan onderrichten, opdat gij de heilige Wet grondig moogt leeren kennen en uw blik verhelderd worde. Ga eerst naar Yama's rijk, waar gij al degenen zult aanschouwen, die de vijf toestanden (of: soorten) van menschelijk lijden ondervinden. Zijt gij van Yama's rijk teruggekomen, dan zal ik u in de heilige Wet onderrichten». Zoo sprak de Heere Vairocana tot mij. Ontferm u dan mijner, oudere broeder Yamādhipatil verklaar mij de reden daarvan. En dan zou ik u nog iets anders willen vragen,

oudere broeder Yamādhipati! Welk een weg is dat, dien men van hier ziet? Daarvoor ben ik in mijn hart erg geschrokken 47), omdat die afgesloten is door vuur; ten Zuiden er van zijn (twee) bergen van ijzer, die voortdurend in beweging tegen elkaar toeklappen. Daar worden de boozen door de bergen van ijzer als 't ware platgedrukt; hun schedel wordt verbrijzeld, zoodat de hersens er uitvloeien; de tong hangt hun uit den mond; hunne oogappels puilen uit. Zij zijn niet dood en ook niet levend, voortdurend gefolterd. Wat is het dat zulks teweegbrengt? Is het de goddelijke Albeschikking? Zeg mij dat, oudere broeder Yamadhipati.» «Juist zoo, Kuñjarakarņa. Ik zal u onderrichten, broertje; luister goed. De weg waarvan men den vuurgloed van hier ziet, gaat naar Adhahbhūmipattana; en wat men te midden ervan ziet uitsteken, dat is het Zwaardboombosch; wat men daar als eene zwarte massa aan de zuidgrens zich ziet verheffen, dat zijn de zoogenaamde Parvatasanghāta, bergen van ijzer die tegen elkaar (open en) toe klappen. Daarheen worden de boozen door mijne dienaren opgejaagd, als straf voor hun vroegere Duşkṛti, het kwaad dat zij op aarde bedreven hebben. Dit klemt zich vast aan de ziel (des afgestorvenen) en eischt dat het (d. i. de vrucht der daden) genoten worde. Zulks is het Karma. De slechte daden en de goede, beide zullen het evenredige loon ontvangen, zijnde lief of leed dat men aan 't lichaam ondervindt. In Bhumipattana geraakt men door slechte daden. Hoe groot zou wel het aantal wezen der boozen die gij daar straks aanschouwd hebt? Duizend? Tweeduizend? Ontelbaar is hun aantal: Bhūmipattana is vol van hen. Hoe breed is de weg dien gij straks gevolgd hebt? Een vadem en een Roh breed. Ook die is opgepropt 48) met boozen. Maar gindsche weg welke (maar) drie span breed is en begroeid met gras en kruipplanten, hoe komt dat zoo? Omdat degenen die 't goede doen, zoo weinig in getal zijn. Allen doen kwaad, die menschen op aarde, wedijverende om den voorrang. Daarom, Kuñjarakarna! laat niet na ijverig zelfkastijding te oefenen». - «Och, oudere broeder Yamādhipati! ja zoo is het. De slechte daden in hun vroeger bestaan zijn de oorzaak er van. Wat is echter de oorzaak dat zij weder leven krijgen? immers zij zijn vroeger op aarde gestorven, en toch komen de dooden, zooveel als er in Yama's rijk gekomen zijn, weder in den vleesche.»

\*Och, broerlief Kuñjarakarna, kerel! Gij zijt zeer onwetend, broertje! Dat gaat op de volgende wijze toe; luister goed. Gij moet dan weten; er zijn vijf ātmans (zielen) in 't lichaam <sup>49</sup>); namelijk Ātman (ziel), Parātman (opperste ziel), Nirātman (zielloos), Antarātman (inwendige ziel), Cetanātman (bewustheidsziel). Dat is het aantal der Ātmans in 't lichaam. Het bewustzijn (cetana) is het wat de begeerte (om te leven) verwekt en de vier (overige) Ātmans tot één maakt: dezen worden dan een samengesteld

geheel, en dit neemt eene lichamelijke gestalte aan. De booze daden in een vroeger bestaan zijn het, die der ziel tot wegwijzer strekken en de oorzaak zijn dat zij naar Yama's rijk gaat. Doch de Hoogere Macht is het, die het lichaam ontwikkelt en die de Vijf Atmans maakt, namelijk: Atman, Parātman, Nirātman, Antarātman, Cetanātman, De 'Ātman' is het gezicht; de «Nirātman» het gehoor; de «Antarātman» is de adem; de «Parātman» het geluid; de «Cetanatman» is het bewustzijn; deze geeft eenheid aan 't geheel, zoodat een bezield persoon (eig. lichaam) ontstaat. Deze laatste krijgt denkbeelden en begeerten. Wie begeerten heeft, wordt onderworpen aan de aanlokselen der zinnelijke wereld 50). Hij weet echter niet het geneesmiddel te zoeken. Daardoor raakt hij verbijsterd: hij taalt zich te verrijken, te rooven, te knevelen, te beheksen, te vergiftigen, onschuldige menschen te dooden, te eten, te drinken. Het kwaad dat hij doet 51), geschiedt onder den invloed van 't Cetana, want het bewustzijn vervolgt onverpoosd dag en nacht zijn loop. Sterft nu de mensch, dan neemt hij zijne slechte handelingen mede naar Yama's rijk, waar hij gepijnigd wordt, geslagen met ijzeren knotsen, wegens zijne Duşkṛti 52) van vroeger, zijn slechte daden; deze worden ijzeren spiesen en ijzeren knotsen, die herinneren hem aan zijne slechte daden. Naarmate van hetgeen hij verricht en op zich geladen heeft, valt hem kwaad ten deel; voor zijne goede daden valt hem goed ten deel. Want beide is hem bereid: 't loon (zijner goede en) zijner slechte daden. Dit is het, wat hem den weg wijst waar hij heen moet. «Oppermacht» noemt men de oppermacht van 't willen en de oppermacht van 't niet-willen, want beide brengen tot stand dat men leeft. Het leven is onderworpen aan den dood; het geheugen (en: de bezinning) wordt verdrongen 58) door vergeetachtigheid (en: onoplettendheid, verzuim); ijver is onderworpen aan afdwaling van den geest (verstrooidheid). Daarom, laat niet na ijverig te letten op uwe woorden en uw hart. Dus, broer Kuñjarakarņa, oefen 54) zelfkastijding. Wees bestendig in uw zelfkastijding; laat uw denken geregeld zijn; laat uwe gedachten niet overal her- en derwaarts afdwalen. Dat heet zelfkastijding oefenen. Is het denken eenmaal geregeld, dan moet de geest verfijnd worden. Dit noemt men «verfijnen» (d.i. van de grove elementen zuiveren). (De geest) moet in 't lichaam verfijnd worden, hetgeen een middel is om de onreinheden te doen verdwijnen voor de toekomst, opdat men niet in de hel kome. Weg met alle zelfzucht! De rajas (hartstocht) en tamas (verdonkering des geestes en vuile lust) worde gedood door ingetogenheid. Domme eigenwaan en verblinding worde gedood door bedachtzaamheid 55). Nu heb ik u genoeg ingelicht, broer Kuñjarakarņa. Doe uw best en bewijs nederige hulde aan den Heere Vairocana; verzoek hem dat de onreinheden die u aankleven te niet gedaan worden,

en als vrucht uwer kennis van de heilige Wet verdwijnen de smetstoffen in 't lichaam.»

Zoo sprak Bhatāra Yamādhipati. — «Och, oudere broeder Yamādhipati! De woorden die gij tot mijn onderricht gesproken hebt, zijn diep doorgedrongen tot in mijn beenderen (d. i. hebben een diepen indruk op mij gemaakt); ik begrijp ze volkomen 56). Nog iets wilde ik u vragen, oudere broeder Yamādhipati. Men zegt dat gij steeds menschen in 't helsche vuur laat koken. Er zijn toch niet altoos boozen bij u. Nu zie ik echter dat de helleketel opgezet, uitgeveegd en gereed gemaakt wordt. Wat heeft dat te beduiden?» — «Och, broer Kuñjarakarna, dat is de wijze waarop ik <sup>57</sup>) kook. Zoodra zij in scharen 58) den ketel ingaan moet het uitgedoofde vuur aangestoken worden. Zij gaan de een vóór den ander in den ketel, omdat zij vroeger kwaad gedaan hebben; zij lieten zich niet door hun ouders vermanen en wilden niet nalaten door bezweringen anderen leed toe te voegen, in de wereld stoornis te brengen, hun medemenschen te mishandelen, oneerbiedig te wezen jegens ouderen (of hun ouders); niets werd door hen voor heilig gehouden. Daarom 59) moeten zij in den ketel neergelaten worden. Eigenlijk heb ik hen slechts te bewaken, op bevel van den Bhatara, die te gebieden heeft. Wat nu voorts den ketel betreft, de reden dat die opgezet, uitgeveegd en gereed gemaakt wordt, is dat zekere booze weldra in den ketel zal moeten afdalen. Zijne zonden zijn ontelbaar: honderd jaar lang zal hij in den ketel gekookt worden. Nadat hij in den ketel gekookt is, komen Yakṣa-vogels, die 't aangezicht van Yakṣa's hebben, om hem te grijpen en naar de Zwaardboomen mede te nemen en hem te stooten tegen de Zwaardboomen, welks doorns Wajra's zijn, een vadem en een Roh lang, en zoo dik als een Pinangboom. Die Wajra's zijn vlijmend 60) scherp. De Yaksamukha's slepen er vuur bij, dat in lichterlaaie opvlamt onder hem. Zijn lichaam verschroeit: hij is niet dood en ook niet levend. Duizend jaar lang wordt hij zoo gefolterd. Hij zal nu weldra den ketel ingaan; daarom wordt de ketel gereed gemaakt.» - «Och, oudere broeder Yamadhipati! uwe mededeeling is volkomen duidelijk; bij 't hooren van uwe woorden voel ik mij in mijn hart pijnlijk aangedaan; weg is mijne begeerte om te leven, nu ik uwe woorden gehoord heb, oudere broeder Yamādhipati. Vanwaar is die booze afkomstig, oudere broeder?» — «Och, broertje Kuñjarakarna! die booze is afkomstig uit den hemel. Hebt gij nooit gehoord, Kuñjarakarna, van zekeren machtigen Vidyādhara, Indra's zoon, Pürnavijaya genaamd? Hij zal van Indra's hemel komen. Groot is zijne schuld, bijzonder groot zijn euvelmoed; hij is onbeschaamd, overmoedig, schaakt verboden vrouwen, straft onschuldige menschen, hoont de ouderen, beschimpt de ongelukkigen. Hij werd om zijne booze daden

herhaaldelijk vermaand zich te beteren, doch hij werd meêgesleept door zijne vroegere Duşkṛti, zijn vroeger wangedrag, hetwelk hem na zijn dood naar den helleketel zal voeren». — «Ach, wat 61) zegt gij, oudere broeder Yamādhipati? Zal Pūrņavijaya den ketel ingaan?» — «Ja, broertje! want zijne schuld is zwaar.» - «O wee! ach! ik ben verwonderd, oudere broeder Yamādhipati, dat Pūrņavijaya zoo gezondigd heeft. Hoe is dat te verklaren? Immers, hij heeft zoo lang in den hemel gewoond en alle godheden zijn hem onderdanig; ook de Vidyādharas en Vidyādharīs zijn hem onderdanig. Dat is de oorzaak dat ik nu zoo verbaasd ben. Ik was jaloersch, toen ik zag hoe hij in genoegens baadde, en nu moet hij weldra in den ketel afdalen! Daarover verwonder ik mij. Buitendien ben ik een broeder van hem in den Geloove. Daarom ben ik bedroefd om zijnentwil. Namo Bhaţāra, namaḥ Çiwāya! Hartelijk dank! Het is tijd dat ik bij den Heere Vairocana mijne eerbiedige opwachting ga maken; ik zou soms ook in den helleketel komen, indien ik den Heere geen hulde bewees. Moge uwe genegenheid te mijwaart blijvend zijn, oudere broeder Yamādhipati, en moogt gij mij een leermeester zijn in 't goede. En nog iets anders zou ik u willen vragen. Wanneer zoo'n booze verzoekt wedergeboren te worden, wordt hem dat dan toegestaan, oudere broeder Yamādhipati?» — «Och, broertje Kuñjarakarna, kerel! Ja, dan laten wij toe dat hij op aarde wedergeboren worde, doch eerst wanneer hij de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervonden heeft; dan wordt hij op aarde wedergeboren: namelijk de huid, het vleesch, het bloed, al de lichaamsgewrichten; die worden door ons fijngekerfd, en vermengd met bloemen naar de aarde gestrooid. Hieruit komt walgelijk gedierte voort, als daar zijn: kleine slangen, pieren, tětěks, bloedzuigers, iris-pohs, rupsen, alles waarvoor men in de wereld afschuw heeft. Duizend jaar blijft hij in dien staat. Dan sterft hij en wordt opnieuw geboren, als mier, drekkever, kukudikan, tor, bij, kubrěm, kale rups, mier en stinkkever. In dezen staat blijft hij honderd jaar. Dan wordt hij opnieuw geboren, als sprinkhaan, wutang walahan, veenmol, ucit, kreeft, boomslak, waterslak, alles (van dit soort) wat eetbaar is; als zoodanig komt hij in wezen. In dezen toestand blijft hij duizend jaar. Dan wordt hij opnieuw geboren, als vogel, hoen, gans, eend, allerlei tweevoeters. In dezen toestand blijft hij honderd jaar. Dan wordt hij geboren als viervoeter: civetkat, miereneter, eekhoorn, roode eekhoorn (jalarang), muis, stekelvarken, dwerghert, reebok, wild zwijn, bunsing, allerlei viervoeters. In dezen staat blijft hij honderd jaar. Dan wordt hem vergund als mensch herboren te worden, maar een gebrekkig mensch, als daar zijn: een gebochelde, een blinde, een doove, een hardhoorige (of: melaatsche?), -, een stomme, een dwerg, een krankzinnige, een waterzuchtige, iemand met

een waterbreuk, een eenoogige, iemand met een staar op zijn oog, -, een die aan oogziekte lijdt, -, iemand met gescheurd oor, met gescheurde lip, met horrelvoet, allerlei gebrekkige menschen op aarde. Dat zijn kenteekenen dat hij uit Yama's rijk komt, en al dien tijd lang ondervindt hij leed. Dan wordt hij opnieuw geboren, van nature gezond van lijf, als -, -, een vuilnisman (?), een doodenwachter, een bedelaar (?), een kween, een impotente, een luñja, een ongelukkige, een epilepticus, een idioot, een wiens spraakvermogen belemmerd is, een die geen reuk heeft, een die een gebrek aan 't spraakorgaan heeft 62), iemand die ongeneeslijk is. Dat zijn de kenteekenen dat iemand uit Yama's rijk komt. Dit is het wat ik u te zeggen heb, broertje Kuñjarakarna! Keer nu terug en maak uwe eerbiedige opwachting bij den Heere Vairocana. Verzoek hem, dat hij u in de heilige Wet onderrichte opdat de smetstoffen in uw lichaam verdwijnen. Geef u volijverig moeite als mensch herboren te worden; span u in, naarstig en onwankelbaar, en tracht uw plaats (in de rij der wezens) te verbeteren.» ---«Och, oudere broeder Yamādhipati! gij zijt bijzonder liefderijk voor mij. Tot nog toe dacht 68) ik, dat het niet waar was wat de Ouden zeggen: de vrucht van de Temu (zekere vrucht) gelijkt op een jadi(?); de vrucht van de tamarinde gelijkt op een snoeimes. Wie kwaad doet, kwaad ontmoet (těmu); wie goed doet, goed ontmoet. Zoo gaat het met den mensch die de lessen der Ouden niet opvolgt. Wat Pürņavijaya betreft, ik ben overtuigd dat hij met zonden beladen is, dat hij spoedig zal sterven. Hij zal leed ondervinden; hij zal melaatsch(?) worden en men zal niet kunnen begrijpen wat hij zegt. Ik zal uwen raad volgen en betuig u onderdanig dank, oudere broeder Yamadhipati! want gij hebt mij in 't goede onderricht en de heilige Wet mij duidelijk gemaakt.» — «Zoo zij het, broer Kuñjara- ' karna!» -- Nu betuigde Kuñjarakarna zijne onderdanigheid, bewees aan Yama eer, maakte eene eerbiedige buiging en vroeg verlof om heen te gaan. «Och, oudere broeder Yamadhipati! waar is de weg naar den hemel? wijs mij het pad.» — «Och, broer Kuñjarakarna, gindsche weg, die naar 't Noordoosten gaat, volg dien.» — «Welaan, oudere broeder Yamadhipati! ik vraag verlof om heen te gaan. > Het werd hem toegestaan, niet geweigerd.

Fluks! voort! Kuñjarakarna toog op weg. Hij drong door tot Indra's hemel, van zins om de verblijfplaats van Pūrnavijaya te bereiken. Zonder onderweg te dralen, kwam hij aan de verblijfplaats van Pūrnavijaya, te middernacht. Dadelijk verzocht hij dat hem opengedaan zou worden en zoo klopte hij op de deur: klop, bons, bons. «Eilieve, broer Pūrnavijaya! ik verzoek u eens even de poort open te doen.» — Pūrnavijaya lag op dat uur pas gerust te slapen met zijne welbeminde. Kusumagandhavati hoorde het en gaf terstond ten antwoord: «Wie 64) is het, die daar verzoekt dat

de deur geopend worde, te middernacht?» - «Och, jongere zuster, ik hier ben het, zusje! mijn naam is Kuñjarakarna. Zeg Pūrnavijaya dat hij opsta, » - «Och, oudere broeder Pūrnavijaya, sta op! Kuñjarakarna is gekomen.» -«Ei, ei, wien zegt gij, moedertje? Ik sliep juist zoo gerust. Kuñjarakarna? O zóó, moedertje; laat hem dan even binnen.» Kusumagandhawatī gehoorzaamde en ging. Fluks, in een wip kwam zij bij de poort en opende die. Plots een gekraak, en Kuñjarakarna kwam binnen in 't verblijf van 🏸 Pūrnavijava. «Och, oudere broeder Kunjarakarņa, laat mij u verwelkomen; wat ben ik blij dat gij gekomen zijt. Blijf wat toeven, oudere broeder Kuñjarakarņa. Het is iets zeldzaams dat gij hier komt.» — «Och, broertje Pūrnavijaya, mij werd door Bhatara Vairocana bevolen naar Yama's rijk te gaan. Toen ik daar gekomen was, zag ik al de boozen. Er was een ketel die uitgeveegd en gereed gemaakt werd door Yama, en dat werd gedaan omdat, zooals hij zeide, gij in dien ketel gekookt zoudt worden 65). Over een week, zei hij, zoudt gij den ketel ingaan. Duizend jaar lang, zei hij, zoudt gij in den ketel gekookt worden. Na in den ketel gekookt te zijn, zoudt gij tegen de Zwaardboomen gestooten en daarenboven door de dienaren van Yama gepijnigd worden; gij zoudt opgehangen en onder u een vuur gestookt worden. Dat zou duizend jaar duren. Gij zoudt vervolgd worden door 't vuur Yaksamukha, vuur met een Reuzenhoofd, dat u zal verzengen. Daarop zullen u, zeide hij, de honden Yakşamukha, honden met een Reuzenhoofd, bijten; die behooren tot het heir van Yamādhipati. Dat was wat Yamādhipati mij mededeelde; nu wilde ik u zulks meedeelen, Pūrņavijaya. Ik vraag verlof om heen te gaan om mij te begeven naar mijn Heer en gebieder.» Mèt stond Kuñjarakarna op. Daar omvatte Pūrnavijaya de voeten van Kuñjarakarna, terwijl hij weende en smeekte dat hij medelijden met hem zou hebben, zeggende: «Och, oudere broeder Kuñjarakarna, doe mij leven, help mij in den nood, maak dat ik uit Yama's rijk gered worde. Ontelbaar is het aantal der zonden waarvoor ik boeten 66) moet, oudere broeder Kuñjarakarna!» — Zoo weeklaagde Pūrnavijaya. — «Och. broer Pūrņavijaya, kerel! Wat zou ik soms 67) voor u kunnen doen, kerel? Ik ken niet het middel om de smetten des lichaams te vernietigen. Wat baat het, dat gij op mij uwe blikken vestigt? Wanneer ik het middel om de smetstoffen des lichaams te vernietigen zal kennen, verdwijnt tevens mijn tegenwoordige Yakşagedaante. Maar ik zal u een raad geven: ik zal u geleiden in de tegenwoordigheid van den Heere Vairocana, om uwe eerbiedige opwachting bij hem te maken en hem te bidden dat hij u genadig zij, zoo'dat het kwaad uit uw lichaam verdwijnen moge. Komaan, maak u gereed, broerlief. > - «Och, broeder, ik wenschte afscheid te nemen van uw jongere zuster (d. i. mijn vrouw), broeder Kuñjarakarna. > -- «Goed,

broer Pūrṇavijaya.» — Pūrṇavijaya nam dan afscheid van Kusumagandhavatī. «Och, mijn jongere zuster (d. i. vrouwlief) Kusumagandhavatī, moedertje, blijf gij hier, zusje, moedertje, ik wil naar Bodhicitta gaan om Bhaṭāra Vairocana mijne eerbiedige opwachting te maken, met mijn ouderen broeder Kuñjarakarṇa.»

Fluks! voort! Pūrṇavijaya toog op weg met Kuñjarakarṇa. Zonder onderweg te dralen kwamen zij te Bodhicitta, het heilig verblijf van Bhatāra Vairocana. Deze was op dat pas gezeten op den juweelen lotustroon, waar hij de Wet predikte 68). Toen zeide Kuñjarakarṇa tot Pūrṇavijaya: «Och, broer Pūrṇavijaya! gij moet niet tegelijk met mij bij den Heere uwe eerbiedige opwachting maken. Zoo straks zult gij den Heere nederig hulde bieden, en wel, wanneer ik mijne vereering zal volbracht hebben, want anders is het te vreezen dat hij u niet zal vertrouwen. Nadat ik echter mijne vereering volbracht heb, zult gij het op uwe beurt doen. Anders is het te vreezen dat de Heere kwaad op u zal worden. Handel nu vooral niet in strijd met wat ik u zeg. Omvat zoo straks met ijver de voeten des Heeren. Welaan, ga nu eerst naar een plek waar gij u schuil houdt.» — «Och, broeder! wat heb ik te zeggen!»

Fluks! weg! Pūrņavijaya verwijderde zich en bleef op eenigen afstand. Aanstonds ging Kuñjarakarna den Heere vereeren; hij maakte eene nederige buiging en zeide daarop: «O Heer en gebieder! ik buig mij diep voor u neder. Ik, uw zoon, ben van Yama's rijk terug, Meester. Daar heb ik uitermate veel boozen aanschouwd: weg is mijn verlangen om te leven, ook al werd ik als mensch herboren. En Yamādhipati heest mij behoorlijk ingelicht. Moge uwe liefderijke gezindheid te mijwaart, o Heer, blijvend wezen, onderricht mij hoe de smetstoffen die mij aankleven uit mijn lichaam kunnen verdreven worden, Meester! Een lichaam te dragen heeft zijne bezwaren. Duidelijk ten bewijze daarvan strekt Pūrņavijaya; gerust smaakte hij (alle) genoegens 69); niettemin zal hij na gestorven te zijn tot den helleketel vervallen. Ten bewijze dat hij smart zal ondervinden, strekt dat hij weldra aan melaatschheid (? of spraakbelemmering?) 70) zal lijden. Honderd jaar lang wordt hij in den ketel gekookt. Zoo zeide Yamādhipati. Dit is de reden waarom ik nu mijne eerbiedige opwachting maak, Meester: ik wenschte van u te vernemen, hoe zulks kan verholpen worden, en ook hoe 't zondige uit mijn lichaam kan verdreven worden, Meester». — «Och, mijn zoon Kuñjarakarna, kerel! Het is uitstekend goed bedacht 71) dat gij mij vragen doet over de heilige Wet. Gij vraagt wat de oorsprong is van een menschelijk wezen. Luister goed. Waar kwaamt gij vandaan, indertijd toen gij in uw vader zooiets als schuim waart en toen uwe moeder nog een meisje was? Waar waart gij? waar bestondt 72) gij? In 't Niet, nietwaar?

Immers, gij bestondt in 't mannelijk lid; gij waart toen uiterlijk gelijk aan gesmolten tin; kāma (sperma des mans) was uw naam in uw vader, ratih (sperma der vrouw) was uw naam in uwe moeder. Uw vader paarde zich met uwe moeder. Toen was uw naam «Vereeniging». Uw vader ging in tot uwe moeder, en gij kwaamt voort uit het mannelijk lid. Gij kwaamt te rusten in de Mahāpadma, de bergplaats 73) van uwe moeder. Toen was uw naam «Si Rena 74)». Drie maanden lang waart gij in den moederbuik; toen was uw naam: Si Lalaca 75) en hadt gij het voorkomen van een onvoldragen ei 76). Zeven dagen bleeft gij in dien toestand. Alsdan kwamen de 5 elementen, achtereenvolgens: aarde, water, vuur (licht), wind (lucht), aether. Ieder afzonderlijk (brengen zij voort): de aether vormt het hoofd; de aarde vormt het lijf; het water vormt het bloed; de wind vormt den 😹 adem; het vuur (licht) vormt het gezicht. Gezamenlijk dragen ze bij tot het leven. Wat de aarde bijdraagt is het bewustzijn (geest), dat zich openbaart in Begeerte (om te leven), waardoor het lichaam wordt (?). De bijdrage van 't water is de Nirātman; de bijdrage van 't vuur is de Parātman; de bijdrage van den wind is de Antarātman; de bijdrage van den Aether de IJle (zuiver abstracte) Atman. Daarom zijn de Atmans in 't lichaam vijf in aantal. Nu ieder afzonderlijk (behandeld): wat men Atman noemt, is het bewustzijn; wat men Cetanātman noemt, is het gezicht; wat men Parātman noemt, is het gehoor; wat men Antarātman noemt, is de adem; wat men Nirātman noemt, is het geluid. De 5 Atmans brengen de begeerte voort, die een lichaam, een çarīra, aanneemt in den moederbuik. Daarom heet het lichaam çarīra, want met hun vijven zijn ze de çarīra der 5 elementen 77). Gij werdt ouder, volle tien maanden, het tijdsbestek gedurende hetwelk gij in den moederbuik bleeft. Gij werdt begiftigd met handen en voeten, bewoogt u en ademdet. Toen was uw naam N. N. Gij wildet toen uitkomen, toen noemde men u «Si Gagat» (doorbreker). Daarop kwaamt gij eventjes met het hoofd te voorschijn uit de opening 78) uwer moeder. Toen heettet gij «de Lotus, de glansrijke». Gij kwaamt uit, nat van 't bloed 79) der barende, op den grond. Uw naam was toen Si Pulang (de met bloed bemorste) 80). Toen werd over u uitgesproken een zegenspreuk; de Goddelijke Bhuvanakoşa (Aardbol) was de naam der spreuk. Nadat gij gewasschen en verzorgd waart, heette uw spreuk «de goddelijke Olie». Nadat gij met welriekende zalf bestreken en ingewreven waart, was de naam van uw spreuk «Sari Kuning» (gele Nagasari). Daarop werd gij door uwe moeder gezoogd en tot dank verplicht jegens haar voor de moedermelk. Uw vader en moeder deden vrome geloften voor uw welzijn. Drievoudig is de schuld die gij aan uw vader en moeder te betalen hebt. Gij kwaamt zoover, dat men u eten in den mond kon steken en u wasschen; gij waart in staat uw

vader te kennen. Toen noemde men u «Si Tutur Mengët» (herinneringen geheugenhebber) en uw spreuk «Waju Kuning» (geelrok). Gij waart in staat te loopen; uw naam was «Si Adikumāra» (eerste knaap) 81); de naam van uw spreuk «Sangraha». Gij werdt beschenen door zon en maan, dagen en nachten gingen over u heen; gij erkendet vader en moeder. Daarop kwamen neiging en afkeer 82), geveinsdheid, verblinding, nijd, ijverzucht, trots, afgunst, inbeelding, toorn, gebrek aan ontzag 83) voor ouderen. Tien is het aantal der daça mala (tien onreinheden) in 't lichaam; namelijk: verrotting, vuilnis, —, ingewand (?), 84) drek, —, —, —, buikwater. Zooveel onreinheden zijn er in 't lichaam. Voorts werd Bhatara - 85) de oppergod voor u, mijn zoon. Gij werdt ouder, men liet u trouwen. Toen noemde men u «Si Sangata» (de samengekomene) en de naam van uw spreuk was «de Huisorde» 86). Gij kwaamt door vrouw en kind in verlegenheid, hetgeen maakte dat gij u begont te misdragen: te knevelen en andermans goed toe te eigenen, te rooven en te kapen. Dat zijn wat men noemt kwade praktijken. Dat is oorzaak dat de menschen, die gij onlangs in Yama's rijk aanschouwd hebt, schuld op zich laadden; zij die handelingen van geveinsdheid en verblinding bedreven; daarom werden zij in den helleketel gekookt. Zij worden echter later wedergeboren en komen in wezen als iets afschuwelijks, allerlei gedierte waarvoor men op aarde afschuw gevoelt; als zoodanig worden de menschen die slecht handelen geboren. Om kort te gaan, mijn zoon! wees gij niet zoo gezind. Wacht u er voor, oneerbiedig te wezen jegens uw ouders en de geestelijken. Wees niet nijdig, niet afgunstig op uwe medeschepselen. Richt uw streven niet op allerlei kwaad 87), maar op wat behoorlijk is, op minzame woorden, een vriendelijk gelaat, een rein gemoed. Dat is het wat opwaarts voert ten hemel, mijn zoon: het is het mysterie der Wet dat ik u openbaar, mijn zoon! Zoo zij het! Mogen uwe zondige neigingen verdwijnen. > Zoo sprak de Heere Vairocana, Kuñjarakarna inwijdende in de Wet.

Kuñjarakarna boog zich diep als teeken van eerbied. «O, Heer en gebieder! ik buig mij eerbiedig. Hoe zullen de zondige neigingen met zekerheid vernietigd kunnen worden, Meester? Ontferm u dus mijner <sup>88</sup>) en onderricht mij in de heilige Wet, opdat de onreinheden uit mijn lichaam verdwijnen. Heb medelijden met uw zoon, Meester!» — «Ja, mijn zoon Kuñjarakarna. De smetten des lichaams moeten verwijderd worden als iets dat verbannen wordt, vertrapt, vertreden, onderdrukt. Een rein gemoed is slechts ware kennis, dat tot afwassching dient; het is een zuiver en rein <sup>89</sup>) bad. Wat louter heet, is niet het water <sup>90</sup>) van de kruik, maar een rein gemoed alleen. Dit is hetzelfde als wat men Bhaṭāra Vidhi (de Albestierder) noemt. Want Hij bestiert de ware kennis, en daarom heet hij de

soevereine kennis. Want de Bhatāra beheerscht uw lichaam, hetgeen aldus wordt uitgedrukt: «gij zijt ik; ik ben gij.» Namo Bhaṭāra! namaḥ Çiwāya! De zondige neigingen zijn uit uw lichaam verdwenen, mijn zoon, dewijl gij Bhațāra vereert, en Bhațāra is degeen die vereert; Bhaṭāra is het wrijfsel, is het smeersel, is het bad, is de olie. Hoe zouden dan de smetstoften niet verdwijnen? 91) Kom, nader; ik wil u vasthouden, de in waarheid oppermachtige.» Onmiddellijk kwam Kuñjarakarna nader en bracht eerbiedig hulde. Fluks werd hij door den Heer vastgehouden. Zoo wordt de hechte band geknoopt waarmeê de Yogiçvara (den neophyt) bemachtigt 92). De verschillende vormen van gelofte (z. v. a. geloofsbelijdenis) zijn als volgt: «Wij zijn Bauddha's», zeggen de Buddhisten, «want de Heere Buddha is onze opperste godheid; wij zijn niet identisch met de Çiwaieten, want voor hen is de Heere Çiva de opperste godheid.» Immers die (twee) secten zijn het onderling niet eens 98). Dit maakt dat er onder de monniken op aarde geen Mukta's (verlosten) zijn, dewijl zij voor twee houden wat één is <sup>94</sup>); wie de beteekenis hiervan niet begrijpt, is een haarklover <sup>95</sup>). De 5 Kuçika's zijn eene ontwikkeling (d. i. verschijningsvorm) van de Sugata's 96), zeggen de Çiwaieten. Kuçika is één met Akşobhya; Garga is één met Ratnasambhava; Maitri is één met Amitabha; Kurusya is één met Amoghasiddhi; Pātañjala is één met Vairocana. Welnu, mijn zoon! dezen zijn allen één. Wij zijn Çiva; wij zijn Buddha. Wij vertrouwen, mijn zoon, dat gij nu volkomen ingewijd zijt. Voorwaar zeg ik u: uwe bede is vervuld, mijn zoon!» - Zoo sprak de Heere Vairocana, Kuñjarakarna inwijdende. Tengevolge van de handoplegging des Heeren lette Kuñjarakarna zorgvuldig op en luisterde hij aandachtig. Dientengevolge verdween 't aangeboren gebrek (kleça) van Kuñjarakarna en zijne Yakşagedaante. De Heere dompelde nu 't lichaam van Kuñjarakarna in 't gewijde water Pañjita-mala 97), zoodat het straalde. Dientengevolge ontvlamde het lichaam van Kuñjarakarna. Eensklaps! plots! fluks! roef 98) voort! weg! Verdwenen was de Yakṣagedaante en hij werd gemetamorphoseerd in een godheid. De vreugde van zijn gemoed steeg ten top. Daarop boog hij zich diep als teeken van eerbied en bracht lof en dank, en likte de voeten des Heeren Vairocana. Nadat hij lof en dank geuit had, verzocht hij verlof om heen te gaan. «O Heer en gebieder! ik groet u eerbiedig en neem verlof, Heere! Ik ga wederom zelfkastijding verrichten, Meester, om uwe lessen te verwezenlijken.» — «Ja, goed, mijn zoon Kuñjarakarna. Moogt gij, mijn kind, in de kluizenarij een Siddha (volkomen Wijze en gelukzalige) worden!" Aanstonds groette Kuñjarakarna eerbiedig en toog op weg.

Fluks! weg! Hij kwam bij Pūrņavijaya. Kuñjarakarņa zeide tot Pūrņavijaya: «Och, broer Pūrņavijaya, ik ben in de Wet ingewijd geworden door

Bhaṭāra Vairocana; mijne smetstoffen zijn geheel uit mijn lichaam verdwenen, alsook mijn Yakṣagedaante. Maak uwe eerbiedige opwachting bij den Heere Vairocana en vereer hem, broerlief; want het is te vreezen dat hij anders op u vertoornd <sup>99</sup>) zal wezen». (Toen ging Pūrṇavijaya naar Vairocana, groette eerbiedig en sprak): «Heer en gebieder! Hier is de discus Sudarçana ('t wapen van Viṣṇu). Neem dien ter hand, Heere <sup>100</sup>) en slinger dien tegen mijn nek, Meester! Denk niet, dat het mij pijn zal doen: met vreugde zal ik sneven door iemand als de Heere is. Ik schaam mij om te blijven leven, Meester!» — Pūrṇavijaya smeekte <sup>101</sup>) den Heere; hij weende bitter en omvatte <sup>102</sup>) de voeten van Bhaṭāra Vairocana. «Och, Pūrṇavijaya! ik zal nooit iemand die zich aan mij overgeeft deren of hem vijandig <sup>103</sup>) gezind zijn. Eilieve, twijfel niet dat uwe smetten zullen verdwijnen, waarvan de vrucht zal wezen dat uw verstand toeneemt. Wees niet trotsch, noch onrustig, en luister goed:

pañca bhūtāni hi mūrtau, ahankāras tu çodhyatām, karoti çubham sudantī, hīno rajyati duṣkṛtau.

Dat wil zeggen: pañ ca beteekent vijf; bhūtāni hi (l.wai) mūrtau, vijf is het aantal der Bhūta's (booze geesten) in 't lichaam; deze moeten eerst bedwongen worden. Ahankāras tu çodhyatām, de Ahankāra (eigenwaan) moet gezuiverd, vernietigd worden. Karoti çubham sudantī; karoti, maakt; hening nikang çarīra, zuivering des lichaams 104); sudantī is ādidantī; dantī is olifant. Hīno rajyati duşkrtau, ----. Kṛta (recht en goed) noemt men: minzame taal, een vriendelijk gelaat, een rein gemoed, oprechtheid in 't handelen, oprechtheid in 't spreken; dit heet praçasta (loffelijk, goed) 105). Besef den steeds vergankelijken aard (der dingen); hecht u niet aan wereldsche goederen; word niet verdwaasd door vuige begeerten, hetgeen ten gevolge heeft dat men onrustig wordt, veroorzaakt dat men zich laat verbijsteren, zoodat men taalt om zich andermans goed toe te eigenen. Daardoor zal men onvermijdelijk tot den helleketel vervallen. Dit noemt men zonden [daarom moet men de onrustigheid des geestes verbannen], namelijk geveinsheid (of hebzucht), waan, nijd 106), ijverzucht, hoogmoed, afgunst. Deze heeten de 5 Bhūta's in 't lichaam. De zucht om (maar) te eten en te drinken en veel aardsche goederen te hebben, ook dit veroorzaakt verwarring des geestes, zoodat men de bedachtzaamheid verliest. Daarom doode men de grove vuile begeerten, want die komen voort uit de (aangeboren) onreinheden. Vandaar het spreekwoord: «niet van verre, noch van nabij, maar uit het lichaam zelf komen de onreinheden voort.» Maar de Pañjita-mala komt voort uit

het Geheime: het Ājñāna-viçeṣa (de hoogere kennis). Wat men Ājñāna-viçeṣa noemt, is (niets anders dan) een reine geest <sup>107</sup>). Onder «een reine geest» verstaat men 't volgende: de goddelijke Waarachtige kennis <sup>108</sup>). Vlekkeloos treedt die te voorschijn uit haar oorsprong. Zoek die in uw bezit te krijgen en te beschouwen als (heilzame) olie, en baad u er voortdurend in. Dan, voorwaar, zullen de smetstoffen er door verdwijnen <sup>109</sup>).»

Nadat Pūrņavijaya door Bhatāra Vairocana in de Wet was ingewiid. was hij volleerd 110). Plots! weg! verdwenen waren de smetstoffen uit het lichaam van Pūrņavijaya en hij ondervond niet meer de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden. Toen hief hij biddend zijn gevouwen handen op tot den Heere Vairocana, (zeggende): «O, Heer en gebieder! In eens zijn mijne smetstoffen verdwenen, doch de gedachte aan 't sterven vervult mijn geest. Leer mij, Meester, hoe ik aan den dood kan ontkomen. Bewijs mij deze gunst, want ik ben bang voor den dood. Ik bid u, dat gij u over mij, uw zoon, ontfermt.» - «Och, mijn zoon Pūrņavijaya, tegen den dood is geen kruid gewassen, want de dood is de eindpaal des levens. Alles is gelijkelijk daaraan onderworpen. Het leven is namelijk onderworpen aan den dood; het geheugen (en: bezinning) is onderworpen aan vergeetachtigheid (en: onoplettendheid); ijver is onderworpen aan afdwaling van den geest (verstrooidheid). Vergeetachtigheid, die overheerscht alles, en daarom wordt het algemeen het rechte spoor bijster door vergeetachtigheid. Doch gij hebt het voordeel dat gij de heilige Wet ontvangen hebt. Het is onvermijdelijk dat gij sterft, maar gij zult niet blijvend dood zijn. Men zegge het niet aan een oningewijde: «dood zijn is de wedergade van slapen 111).» Gij herinnert u uwen slaap en uw ontwaken. In den tijd tusschen slapen en ontwaken herinnert gij u't einde van uw dommel. Houd in gedachte de hooge les (der zedeleer); let aandachtig op den uitgang van den levensgeest, het oogenblik dat de ziel scheidt. Op dat oogenblik verzinkt gij in zuivere, reine, loutere, smettelooze Samādhi: de heilige zekerheid komt uit, en de hoogere kennis is bereikt. Daarom ga terug naar uwe woonstede. gedurende zeven dagen. Tien nachten (etmalen) zult gij in den helleketel gekookt worden. Op den elfden dag zult gij niet meer de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervinden: al de strafmiddelen van Yama tegen u zullen, voorwaar, zeg ik u, te niet gedaan worden: al de wapens van allerlei soort van Yama zullen, voorwaar, zeg ik u, geen uitwerking hebben, als vrucht dat gij de kwintessens der heilige Wet hebt leeren kennen. Zie, zoodanig is de gunst die ik u bewijs; wees indachtig aan hetgeen ik bij uw heengaan opdraag.» - «Zooals gij, mijn godheid! beveelt. Ik vraag verlof om huiswaarts te gaan, Meester!» - «Goed, mijn zoon Pūrņavijaya.»

Fluks! voort! Pūrṇavijaya toog op weg. Zonder onderweg te dralen, kwam hij thuis. Er was niemand anders dien hij aantrof, behalve Kusumagandhavatī. Daarop kwamen tegemoet de Vidyādhara's en Vidyādhara's, die allen even verbaasd waren Pūrṇavijaya te zien, doordien de smetstoffen uit zijn lichaam verdwenen waren. Het gemoed van Kusumagandhavatī ging open (van vreugde) wegens de behouden terugkomst van Pūrṇavijaya in zijne natuurlijke gedaante. En toen zeide Pūrṇavijaya tot zijne welbeminde: «Och, moedertje Kusamagandhavatī, bewaak het huis van uw ouderen broeder (d. i. van mij); ik ga een poos slapen. Tien nachten lang zult gij wacht moeten houden. Wees niet te zeer geroerd door medelijden met mij, moedertje. Waak maar trouw: al de Vidyādhara's en Vidyādharī's zullen u gezelschap houden 112).» Dadelijk hield Kusumagandhavatī wacht.

Eensklaps! plots! weg! Pūrņavijaya sliep gerust. De ziel kwam uit, fijn als een atoom; — — 113). Onverwijld 114) werd zij door hare vroegere Duşkrti, haar vroeger slecht gedrag, meegesleept. Dit wees haar den weg 115) naar den helleketel. Hoe deed het zich voor? Gelijk een schaduw, die de ziel volgt overal waar deze heenging. Zoo ook haar goed gedrag; van beide moeten de vruchten genoten worden. Het slecht gedrag volgt, zich vastklemmende, en wordt medegenomen naar Yama's rijk; het goede gedrag volgt, zich vastklemmende, en wordt medegenomen naar den hemel. Zoodra de ziel van Pūrņavijaya in 't Pretabhavana (Doodenverblijf) aankwam, kregen de dienaren van Yama die in 't oog. Zij riepen hunne gezellen op; dezen liepen om 't hardst en gingen onbarmhartig 116) er op los. De beulen pakten de hand beet van de ziel van Pūrņavijaya; sloegen de ziel van Pūrņavijaya met ijzeren knotsen en zetten haar op ijzeren spiesen. Daarop werd hij gepijnigd, werd omwikkeld met bindrotting, werd in den ketel neêrgelaten, vervolgens met schichten 117) gestoken, in den ketel gekookt dat hij verschroeide. Zijn 118) tong hing uit den mond; de oogappels puilden uit; zijn lijf was murw; hij was niet dood en niet levend. Hij steunde en kreunde, op 't gijpen liggende, aldoor gefolterd. Vervolgens werd hij uitgescholden met de woorden: «Hei, jij zondaar Pūrņavijaya! waarom steun je en kreun je? Het is immers je eigen werk, dat je vroeger dat kwaad gedaan hebt. Je placht onschuldige menschen te straffen, verboden vrouwen te schaken, oneerbiedig te wezen tegen ouderen (of: de ouders). Er was niets dat je heilig achtte; je waart niet onderdanig jegens de geestelijken. Dat jouw gedrag was onbehoorlijk. Daarom kwam je te bestaan in de hel. Zooals je gedaan hebt, zoo wordt door jou ondervonden, en nu krijg jij het loon daarvoor.» Zoo spraken de dienaren van Yama, terwijl zij de ziel van Pūrņavijaya uitscholden. Na een tijdlang in den ketel geweest te zijn, ongeveer tien nachten, verzuimde hij niet zijn Samādhi en de les van den steeds vergankelijken aard (der dingen); zich te baden in 🦠 't gewijde water van den reinen geest, het zuivere en loutere, volgens den raad des Heeren bij zijn heengaan. Dezen volgde hij ernstig op. Toen gewerd hem het gunstbewijs des Heeren. Daarop verzonk hij in stilzwijgen en oefende diep gepeins. Onmiddellijk! plots! eensklaps! fluks! weg! verbrijzeld, in stukken, verdelgd, vernield 119) was de ketel; het vuur doofde uit en hield op te vlammen. Dáár vertoonde zich het lichaam in eeuwige jeugd. De dienaren van Yama waren verbaasd, toen zij dat zagen en verstomden van spijtigheid. Daarop gingen zij opnieuw er op los, de blikken vestigende op de inçarnatie van Pūrņavijaya. Zij sloegen hem allen even verwoed met hun ijzeren knotsen, gingen hem te lijf met messen; sommigen staken met ijzeren spiesen. Dat had niet de minste uitwerking: al 🗡 hun wapens deerden 120) de ziel geen haar. Toen liepen zij om het hardst heen en brachten bericht aan Yamādhipati. «O, Heer en gebieder! daar was de ziel van Pūrņavijaya. Wij hadden die in den ketel neergelaten, Meester! Er was geen verandering aan te zien, Meester! Allerlei wapens werden alle beproefd en toch was er geen verandering te bekennen, en nu 121) is zijn lichaam weêr teruggekeerd tot zijn natuurlijken staat; het is gezond 122) en ongedeerd. Zijne macht is groot, Meester! daarom bleven alle wapens zonder uitwerking; de wapens zijn vernield en vernietigd, tot asch geworden. Voorts is de ketel vernield en veranderd in een Kalpataru (boom die alles wat men wenscht voortbrengt), een jongen en krachtig opgeschoten Waringin, waaronder een reine, heldere vijver, die omzoomd is van allerlei bloemen: roode Andongs, Kayu-Mas, Purings. Hoe is dat te verklaren, Meester?» Toen zweeg Bhatara Yamadhipati, hij sprak niet, zijn geest was in twijfel. «Hoe komt het, dat de ketel zijne kracht verloren heeft? Al is de ziel ook buitengewoon machtig, zij is toch ontveld en vergaan.» - Al de zondaren (zeiden): «Och, Heer en gebieder! de ketel is vernield en vernietigd, Meester! hij is geheel verdwenen en is veranderd in een Kalpataru, een jongen en krachtig opgeschoten Waringin.» - «Komaan, laat ik zelf eens naar de hel gaan.»

Fluks! weg! gezwind ging Yamādhipati naar den ketel. Hij was verbaasd toen hij naar den ketel keek en innig verwonderd toen hij zag dat de ketel veranderd was in een Kalpataru. Hij vroeg de ziel: \*Och, mijn kind, gij zondaar! Wat is de reden dat de ketel door jou vernield en vernietigd is? Het vuur is uitgedoofd en de vlam insgelijks. Allerlei wapens hadden geen vat op je lichaam. Waaruit bestaat dan je lichaam, dat de ketel door jou veranderd is in een juweelen lotus, en eveneens de Khadgapatra's (boomen met zwaarden voor bladeren) veranderd zijn in Kalpataru's, boomen met bladeren van goud en vruchten van allerlei edelsteenen; hun sap

is muskus en saffraan <sup>123</sup>), dat opgevangen wordt in kruiken van edelsteen. Eveneens is de ketel een heldere vijver geworden, begroeid met juweelen lotussen, gouden waterlelies en Magiligi's (?) van edelsteen. Wat is toch de reden daarvan? Want er was jou oorspronkelijk toebeschikt 124), dat je honderd jaar lang in den ketel zoudt gekookt worden. Thans echter is de hel door jou een hemel geworden. Toe, vertel mij eens wat daarvan de reden is.» Zoo sprak Yamādhipati. «Och, Yamādhipati, Meester! Niemand anders zou medelijden met mij gehad hebben behalve alleen 125) mijn leermeester; hij had medelijden met mijn nederig persoon. Hulde zij u, eerbiedige hulde, Heere Buddha Vairocana! Hij heeft mij onderricht; al wat hij mij aanbeval heb ik in acht genomen. Dit waren de woorden die hij vroeger tot mij sprak: «Och, mijn zoon Pūrņavijaya! als vrucht er van dat gij de heilige Wet behartigd hebt, ontvangt gij van mij het gunstbewijs dat gij niet lang in den helleketel zult gekookt worden en de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervinden. Tien nachten lang wordt gij in den ketel gekookt. Als 126) de elfde aangebroken is, zult gij vrij komen uit den ketel en voorts naar uw woonstede terugkeeren.» Dat was wat de Heere Vairocana mij mededeelde. Dit is zeker wel de oorzaak dat ik niet langer door u in den ketel gekookt werd, en ik zou zeker wel langer de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervonden hebben, indien de Heere Vairocana zich niet mijner ontfermd had 127). Ik erken dat mijne zonden groot zijn.» - «Och, is de zaak aldus! De Heere heeft dus uit medelijden u begenadigd, zegt ge 128)? Dan is het zeer 129) terecht, dat het zoo is. Nu dan, ga terug naar uwe woonstede.» Dus mocht de ziel terugkeeren. Hij nam afscheid van Yamādhipati: «O Yamādhipati, ik wil van u afscheid nemen en naar mijn woonstede terugkeeren, maar die juweelen lotus en de vijver, wil daarvoor zorg dragen als gedenkteekens 180) van mij hier in de toekomst.» «Goed, mijn zoon. Zie, hier is Kālarātri; laat die u vergezellen 131).»

Fluks! voort! de ziel van Pūrṇavijaya toog op weg, begeleid door Kālarātri. Hij draalde niet onderweg en kwam aan in zijne woonstede, ongedeerd en weder levend. Hij ontwaakte. Kusumagandhavatī was verrast te zien dat Pūrṇavijaya ontwaakte. Daarom begroette Kusumagandhavatī haren gemaal. «Och, mijn oudere broeder Pūrṇavijaya, hoe gelukkig dat gij leeft! Ik maakte mij erg ongerust, oudere broeder Pūrṇavijaya.» — «Och, zusje, moedertje, thans zijn mijn smetstoffen geheel verdwenen en heb ik mijne schuld jegens Yamādhipati afgedaan. Er is niets waarover gij u om mij ongerust behoeft te maken. Ik zou zeker wel 182) de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden langer ondervonden hebben, ware het niet dat mijn oudere broeder Kuñjarakarṇa vooraf tot den Heere

77

791

gegaan was, opdat de Heer zich mijner mocht ontfermen. Hoe zou het geweest zijn, indien mijn oudere broeder mijne zedelijke kwalen niet aan den Heere bekend gemaakt had? Daarom wil ik nu weldra mijn ouderen broeder volgen, om een tijdlang zelfkastijding te verrichten en den Heere mijne deemoedige hulde te bieden. Welaan, moedertjelief, roep de Vidyādhara's en Vidyādharī's op om ons beiden te vergezellen; ik wil den Heere gaan vereeren. Daarop werden de Vidyādhara's en Vidyādharī's opgeroepen; zij maakten zich al te gader gereed en men toog op weg.

Fluks! voort! Zonder onderweg te dralen, kwam men te Bodhicitta, het heilig verblijf van Bhaṭāra Vairocana. Pūrṇavijaya haastte zich den Heere te vereeren. Ook de Vidyādhara's en Vidyādharā's vereerden den Heere, in de allereerste plaats Kusumagandhavatī, en voorts de Vidyādhara's en Vidyādharā's, die proeven gaven van hun talenten; zij tokkelden en zongen; de slaginstrumenten klonken met oorverdoovend geraas; Gamĕlans en Bondjings 188) weergalmden, burañcah's enzoovoorts.

Terwijl de Heere vereerd werd, kwamen al de goden den Heere Vairocana vereeren, namelijk: Indra, Yama, Varuņa, Kuvera, Vaiçravaņa; allen begroetten eerbiedig den Heere. Toen vroeg 134) Yamādhipati den Heere: «O, Heer en gebieder! Wat is de oorzaak dat Pūrņavijaya door u in 't leven is teruggeroepen? Immers oorspronkelijk was hem toebeschikt dat hij honderd jaar in den ketel zou gekookt worden. Nu echter heeft het korter geduurd. Wat is de reden daarvan? Wees zoo goed en deel mij de reden daarvan mede, Meester.» - «Och, mijn zoon Bhatara Yamadhipati en gij alle vier behoeders der windstreken! het is zeer goed van u, dat gij zoo vrij zijt te vragen naar [de reden van] de voorgeschiedenis van Pūrņavijaya. Nu, luistert dan goed. Er is een oord, Bhūmimandala genaamd. (Daar leefde een man) 185) die veel zilver, goud, edelgesteenten en knechten bezat. Hij heette Muladara. Hij bracht goede werken tot stand: fonteinbakken, rustplaatsen voor reizigers, platte steenen om op te zitten. Hij had een bouwmeester die zijn medehelper was in 't doen van goede werken, Kirnagata geheeten. Deze was zijn medehelper in liefdewerken. Er was een (ander) oord, Tapalinada genaamd. Daar woonde een man die zeer behoeftig was, geen kind noch aardsche goederen had, Utsähadharma geheeten, hij met zijn vrouw. De naam zijner beminde gade was Sudharmā. Zij leefden in zeer kommerlijke omstandigheden, maar zij waren zachtmoedig, vroom, minzaam in hun woorden, vriendelijk van gelaat. Zij waren uitermate weldadig, want zij hadden de heilige Wet gehoord. Daarom deden zij mede aan goede werken; zij strekten de hand niet uit, zonder telkens daarmede aalmoezen te schenken aan de voorbijgangers, wat zij vergezeld deden gaan van blijmoedigheid, vromen zin, minzame woorden en een vriendelijk

🕻 gelaat. Nu trof het zoo, dat zij goede werken deden nabij de plaats waar Muladara goede werken verrichtte. Dit gaf aanleiding dat Muladara Utsāhadharma uitschold, zeggende: «Hei, jij Utsāhadharma! jij, slechtaard, armzalige ellendeling! 186) waarom toch doe jij goede werken nabij de plaats waar ik goede werken verricht? Jij bent een smeerlap, een laag schepsel. De goede werken die jij doet zijn niet waard een twint. Wacht je daarom wel, om naar mij te kijken als ik goede werken volbreng. Ik slacht buffels, koeien, wilde zwijnen; (onthaal op) palmwijn en rijst, waaraan tal van menschen, zooveel als er van eten, zich verzadigen. Maar jij, kleuter! verbeeldt je heel wat te zijn en tegen mij op te kunnen met je goede werken. Je houdt vol met zoo onbeschaamd 187) te zijn, kleuter, om naar mij te kijken? Ga heen, heel ver weg! Scheer je weg van hier!» — Zoo sprak Muladara, Utsāhadharma uitscheldende. Toen zei Utsahadharma tot zijne geliefde gade: «Och, mijn jongere zuster Sudharmā 188), moedertje! Wat raad, zusje? Muladara wil mij verjagen en beveelt dat gij, vrouwlief, mij zult verlaten. Zijn gade antwoordde: «Och, oudere broeder Utsāhadharma! waarin zou ik behagen vinden dan in mijne liefde voor u? Wat zou mij genegenheid kunnen inboezemen? ik heb geen kinderen, geen geld of goed. Wat dunkt u? indien gij eens een monniksleven gingt leiden en uw toevlucht zocht in een kluizenarij? Kom, neem een toevlucht tot de wildernis, het bosch in, en verricht zelfkastijding. Dan zullen wij in 't vervolg niet meer zooals nu behandeld worden.» Haar echtgenoot hernam: «Och, jongere zuster, dat hebt gij uitstekend bedacht. Welaan, moedertje, laten wij ons plan ten uitvoer brengen.» Zij togen dan op weg en oefenden zelfkastijding. Er is een zekere berg, Sarvaphala genaamd; daar was het dat zij zelfkastijding oefenden en een rustplaats maakten om gasten te ontvangen. Alle passanten die een toevlucht zochten 139), prezen luide hunne gezindheid. De lieden, hetzij zij vertrokken of overnachtten, werden door hen blijmoedig van 't noodige voorzien. Eenigen tijd lang verrichtten zij zelfkastijding, ongeveer twaalf (jaar) en zoo leefden zij vergenoegd. Toen stierven de man en de vrouw en werden mukta (bevrijd van het wereldsch lijden), zalig, verlost tengevolge van hetgeen zij gedaan hadden: zelfkastijdingen en goede werken. Zij gingen toen naar Indra's hemel 140) om daar te verblijven. Utsāhadharma werd Indra, maar Muladara 141) werd Pūrņavijaya. Wel is waar was het dezen beschoren in den hemel te komen, tengevolge van zijne vroegere werken, waarmede echter een toornig gemoed gepaard ging, en dit was de oorzaak dat hij ter helle voer. Maar hij 142) heeft inlichting gevraagd over de heilige Wet, en dit is de reden dat hij niet lang in den helleketel geweest is en de vijf toestanden (of: soorten) van aardsch lijden ondervonden heeft. En zijn bouwmeester, met name Kirnagata, maakte zich

insgelijks schuldig aan toorn en verstond het niet. — 148). Deze stierf en werd Kuñjarakarna, omdat hij zich mede boos maakte en een arm mensch smaad toevoegde. Daarentegen neemt Utsāhadharma een rang in boven Pūrnavijaya, omdat deze zich voorheen aan toorn schuldig maakte. Beiden namen de heilige Wet in acht en dit is de oorzaak dat zij ten hemel stegen. Zoo zij u kond, hoeders der vier windstreken en goden al te maal!» Zoo sprak de Heere Vairocana, om de voorgeschiedenis mede te deelen van Pūrnavijaya en van Kuñjarakarna. «Ziet, hoeders der vier windstreken! dat zijn de vruchten, als men de heilige Wet in acht neemt.» - «O, Heer en gebieder! wij, uwe zonen, brengen u eerbiedig hulde. Ja, Meester! zoo is het verleden van Pūrņavijaya en van Kuñjarakarņa. Ja, het verleden is de oorzaak geweest, en de reden dat hij niet langer in Yama's rijk gestraft werd en de vijf toestanden (of: soorten) van wereldsch lijden ondervond. » — «Och, mijn kinderen, gij hoeders der vier windstreken alle! Ziet het lot (als gevolg der handelingen in een vroeger bestaan) van iemand die de heilige Wet kent: hij ondervindt niet lang pijn en foltering.» - «Amen! zoo is het, Meester!» - Aanstonds brachten zij met eerbiedige buiging hun afscheidsgroet aan den Heer en vraagden verlof om terug te keeren, ieder naar zijn eigen hemel. Laat dit een navolgenswaardig exempel zijn voor de menschelijke schepselen: hij die de heilige Wet weet in acht te nemen, keert terug naar zijnen hemel.»

Fluks! onmiddellijk namen al de godheden afscheid met een eerbiedige buiging. Pūrņavijaya bleef achter. Hij nam oorlof van zijne welbeminde. «Och, moedertje, ik neem oorlof van u, om mijn ouderen broeder Kuñjarakarna te volgen en eene wijl zelfkastijding te verrichten. Ik wil mijn schuld aan Yamādhipati en aan den Heere voldoen. Groot is de verplichting die ik aan hen heb: ik dank hun 't leven; eene schuld die ik nooit (genoeg) kan betalen. Keer dus terug, moedertje, vergezeld van de Vidyādhara's en Vidyādharī's. Ga, moedertje!» — «Och, oudere broeder Pūrņavijaya! ik wensch met u samen zelfkastijding te verrichten. Ik wil met u leven en sterven; ik kan niet verre van u leven». Kusumagandhavatī weende bitter. «Och zusje Kusumagandhavatī! het is volstrekt niet geoorloofd dat iemand die zelfkastijding oefent eene vrouw medeneemt. Het is verre van mijn gegedachten, dat ik lang zelfkastijding zal oefenen; na twaalf (jaar) zal ik terugkomen; ga nu terug 144), moedertje!» - «Och, oudere broeder Pūrnavijaya! ik ben nog niet verzadigd van u lief te hebben, oudere broeder Pūrņavijaya.» En daarop ging Kusumagandhavatī huiswaarts, aldoor schreiende onderweg, vergezeld van de Vidyādhara's en Vidyādharī's. Fluks! weg! Zonder onderweg te dralen kwam zij in Indra's hemel, waar zij zich oefende in aanbidding en vroom gepeins. Nadat Kusumagandhavatī

vertrokken was, nam Pūrņavijaya oorlof van den Heere. «O, Heer en gebieder! ik vraag verlof om afscheid te nemen en eene wijle zelfkastijding te verrichten.» Het werd hem toegestaan en niet geweigerd. En hij toog op weg.

Fluks! weg! Zonder onderweg te dralen, kwam hij aan den noord-oostelijken voet van den heiligen Mahāmeru. Er was niemand anders dien hij ontmoette, behalve Kuñjarakarņa. Juichend begroette en onthaalde Kuñjarakarņa hem. Zij gingen daarna een kluis maken, en nadat die van binnen 145) behoorlijk ingericht was, begonnen zij hun Samādhi-oefeningen. Hoè nu verrichtten zij zelfkastijding? Wat koud was, werd nog kouder gemaakt; wat heet was, nog heeter gemaakt; een handvol rijst; een drupje water; een korrel zout, en wel zonder dat zij het zich lekker lieten smaken. Eenigen tijd lang verrichtten zij zelfkastijding; toen de twaalf (jaar) om waren, gewerd hun de genade des Heeren: Pūrņavijaya en Kuñjarakarņa werden Siddha (volmaakt, gelukzalig), en keerden terug naar hun hemel, die de Siddha-hemel genoemd wordt.

Einde van Kunjarakarna.

## AANTEEKENINGEN.

- 1) De namen der Jina's of Dhyāni-Buddha's zijn in alle HSS. erg gehavend; minder bedorven zijn de namen der 4 Lokapāla's. Waiçrawaṇa is een andere naam van Kuwera, ontbreekt dan ook in Bal. HSS.
- 2) Wat met kaçara bedoeld is of wat daarvoor gelezen moet worden, yvermag ik niet te raden; Bal. HS. heeft daarvoor pada.
- 8) Mañenaken tapa, dat alle HSS. hebben, is hier eene verbastering van mañunaken tapa, dat elders voorkomt; o. a. in Adiparwan amañun tapa.
  - 4) Hier en in 't vervolg laat ik het bijgevoegde çrī achterwege.
- <sup>5</sup>) Seg komt overeen met Sund. seg.; vgl. Jav. sěk. Lěs is Sund. en Jav. lěs; ñěg is een bijvorm van 't in Oudjav. zeer gebruikelijke jěg of jag, Sund. jíg; vgl. Jav. jog.
- 6) Rānak Bhaṭāra, de zoon van den Heer, is niet in den eigenlijken zin gebruikt, maar enkel een beleefde en toch hartelijke uitdrukking tot een oudere voor den 1sten ps. Lees warah en rānak.
  - 7) Voeg in kleça ni, en l. iets verder warah en zonder ira.
- 8) Děbya is een schrijffout voor dibya; vgl. Adip. fol. 119: atyanta dibyanta wěnang tumañakěn i lara mami.
- 9) Voor sang hyang Dharmma, dat hier geheel misplaatst is, l. sankeng çarīra.
  - 10) L. aninum.
- <sup>11</sup>) Voor 't zinledige kwama warahën ko l. kamy awaraha ko (of ñko) (Bal. HS. heeft kami hawaraha); of anders kamu warahën-kwa.
- 12) Voor mwang l. ring; of er is iets overgeslagen; Bal. Hs. heeft ring pasambaddanta.

2

- <sup>13</sup>) L. tumontona.
- 14) L. warahën-kwa. Blad 2 en 3 zijn verlegd; gelijk ook blad 12 en 13.
- <sup>15</sup>) Voor 't hier nietszeggende lana moet een woord als Naraka, of zooals Bal. heeft Yamani, of Yamaloka gestaan hebben.
- <sup>16</sup>) Met windu, later widu kan kwalijk iets anders dan pintu bedoeld zijn.

- 17) L. umirit ikang karang.
- 18) L. aliwran ikang wiyati.
- <sup>19</sup>) De vertaling van togor-tugër, dat in K. B. Wdb. ontbreekt, is onzeker.
  - 20) L. gumiris cinta.
- <sup>21</sup>) Aldus vermoedelijk te lezen. Het is twijfelachtig of de schrijver zelf den oorspronkelijken zin begrepen heeft.
- <sup>22</sup>) De tekst heeft Wiṣṇupada, hetgeen, gelijk men weet, niet de naam is van den god, maar van diens verblijf. De opsomming bevat allerlei feitelijke onjuistheden.
- <sup>28</sup>) Dwarakala, of zooals de Bal. HSS. schrijven: Dorakala (vgl. K. B. Wdb. onder dora) zal wel eene verbastering wezen van dwārapāla, poortwachter.
- <sup>24</sup>) Kupwa, dat passim zoowel in onze legende als in den Tantu voorkomt (ontbreekt echter in K. B. Wdb.) schijnt een bijvorm van kumwa te wezen; vgl. wat den klankovergang betreft Jav. dupeh naast dumeh; kapi naast kami —. Intusschen komt het in sommige verbindingen voor als gelijkwaardig met kapwa; dus mankana kapwa «evenzoo» Bhoma-K. 11, terwijl in de legende mankana kupwa beteekent «juist zoo.» Hoe deze twee schakeeringen van beteekenis verwant zijn, kan blijken uit vergelijking van ons «even» met Hoogduitsch «eben». In Sutasoma 53, a: hana kupwa hetu nira tan maçarana tikung swayembara is kupwa gebruikt in den zin van 't eenvoudige pwa, d. i. van «echter».
  - <sup>25</sup>) Arayyantën deugt niet; misschien bedoelt arah of aray antën.
- <sup>26</sup>) Ambër of abër ontbreekt in K. B. Wdb. Het is natuurlijk van denzelfden wortel bër (wër) als ibër, hibër en sambër.
  - <sup>27</sup>) Bhūmipattana; zie de opmerking in Verhandeling hiervoor blz. 18.
  - 28) Dit is zeker wel bedoeld met Crijāti!
  - 29) Z66, of anders Pretabhuwana, doodenwereld, moet bedoeld wezen.
- 80) Blijkbaar is bedoeld het uit Indische schilderingen der hellen bekende Khadgapatra of Asipatra, d.i. zwaarden tot bladeren hebbende, van waar een der hellen heet Asipatrawana; zie Petersb. Wdb. i. v. en Mahāvastu (uitg. Senart) I, 7, 8; 11, 16; 12, 2; 21, 13; ook in Pāli-geschriften komt de Asipatta-niraya voor, o. a. Jāt. (uitg. Fausböll) VI, 250. Kandaga is eene verknoeiïng van khadga. Kalpa-khadga kan ik niet anders verklaren dan als een Javaansche omzetting, geenszins ongewoon, van de leden eener Skr.-samenstelling khadgakalpa, op zwaarden gelijkende, hoewel ik deze samenstelling elders nooit heb aangetroffen. Een staaltje van vergissing bij de omzetting van de leden eener samenstelling is Oudjav. jitasabha, geëerd, (Bhoma-K. 140; Rām. 2309) voor Skr.

sabhājita, dat in 't geheel geen samenstelling is, en niets met jita noch met sabha te maken heeft. Vgl. K. B. Wdb. i. v. kandaga.

- <sup>31</sup>) Kucup, de gewone Oudjav. vorm van N.jav. kuñcup. Het woord is hier verkeerd gebezigd voor «uitspruitsel».
- <sup>32</sup>) Kadiwadi, vermoedelijk kawadiwadi, getroffen met een wadiwadi, Sund. badibadi.
- <sup>88</sup>) Voor hinurun lees ik hinarun, want een te veronderstellen hurun = Sund. hurun, bijeenbindend, past niet. Arun heeft in 't Oudjav. de beteekenissen van Skr. math, waarvan de eerste beteekenis is «roeren», die ook Mal. arun of harun heeft.
- <sup>34</sup>) Mulës moet hier een bijvorm zijn van mëlës, vloeien, druipen, Vgl. Bisaya bolos, vloeien (vooral van bloed).
- <sup>35</sup>) Er moet bedoeld zijn asipatra. Hoe de lezing in den tekst ontstaan is, valt moeielijk te raden; misschien staat de fout in verband met het Jav. woord siwapatra.
- <sup>36</sup>) Kicik, dat later ook nog fol. 8, b voorkomt, ontbreekt in K. B. Wdb. Doch vgl. Jav. kicik.
  - <sup>87</sup>) Voor 't corrupte patra lees ik patri of matri, van tri, teri.
  - <sup>38</sup>) Yogyayogya staat voor yogyāyogya.
- <sup>89</sup>) Ter verklaring van dit gebruik van ginawyaken vergelijke men de beteekenis van Sund. buwat met die van Mal. buwat, Bisaya buhat, werk, en voorts Tag. buhat, opnemen, met Jav. pupu, heffen, Oudjav. ophalen; Dayaksch pupo, halen, lezen.
  - <sup>40</sup>) Voor iking zou men verwacht hebben ikung.
  - <sup>41</sup>) L. di kapana ko wehĕn-kwa.
  - 42) Vermoedelijk te l. karika hanā.
  - 43) L. rāt de of met Sandhi: rād de.
  - 44) L. ni kamurkan-mu.
  - <sup>45</sup>) L. anakiti, en iets verder mareñan alara.
  - 46) L. arah (of aray) antën i.
  - <sup>47</sup>) L. twasnya.
- <sup>48</sup>) Vertaling niet geheel zeker; de bekende beteekenissen van kulah passen niet. Ik houd het hier voor eene verknoeiïng van Skr. ākula.
  - <sup>49</sup>) Over deze ātmans zie Verhandeling blz. 17.
- <sup>50</sup>) Wişaya is hier te nemen in den zin van wişayin; het is best mogelijk dat de lezing foutief is voor wişayī.
- <sup>51</sup>) Het nietszeggende tancarumata is foutief. Ik vermoed dat de schrijver schreef taccānumata, «en wel met goedkeuring» d. i. willens en wetens.
  - <sup>52</sup>) Duskṛti is òf oneigenlijk gebruikt, voor Kṛti, òf de lezing is be-

dorven. De eenvoudigste verbetering zou wezen: apan pada humadang ika sukṛtinya lawan ika duṣkṛtinya ṅūni.

- <sup>53</sup>) Vertaling onzeker: ked er of ked er in dezen zin van elders onbekend.
- <sup>54</sup>) Hier staat mananakna voor manunakna.
- 55) Sanismṛti is eene verbastering van Skr. samsmṛti.
- <sup>56</sup>) Een woord voor «goed» of iets dergelijks moet in den tekst vóór de zijn uitgevallen; misschien hade. De conjunctiefvorm hidepa is hier, gelijk meermalen in ons geschrift, misplaatst.
  - <sup>57</sup>) L. sanulun.
  - 58) Voor dawak, alleen, lees ik darwak = druwak.
  - <sup>59</sup>) L. nimitanya <sup>1</sup>).
  - 60) L. iniñidiñidan.
  - 61) L. apa.
- 62) Hoe lieden met al deze kwalen behebt, «volkomen van nature» kunnen heeten, is moeielijk te verklaren, tenzij bedoeld is: gezond bij de geboorte, maar later gebrekkig geworden.
  - 68) L. winaling.
- 64) De mij onbekende uitdrukking awin nawin is in de vertaling uitgelaten.
  - 65) L. kinlan ing. Beter nog ware klan of klanen.
  - 66) Kabukti is hier gebruikt in den zin van buktin.
- 67) Gauna is een schrijffout voor gane = nganya, denkelijk, naar het schijnt, waarschijnlijk, zeker wel, soms.
  - 68) Wakya mwajar (d. i. mojar) is een tautologische uitdrukking. 2)
- 70) De bedoeling, die slecht uitgedrukt is, schijnt deze te zijn: ten bewijze dat Purnavijaya de helsche pijnen zal verduren, zal strekken de ziekte wudug, waaraan hij aanstonds (manke) zal lijden. Doch dit strookt niet met hetgeen later verteld wordt.
- 71) Wuwus schijnt hier den zin van 't Skr. vicāra te hebben. Zoo wuwus en vicāra als synoniem beschouwd werden, is het zeer verklaarbaar dat vicāra ook de beteekenis van «spreken» aannam, ofschoon het die beteekenis in 't Skr. niet heeft. Trouwens ook wij gebruiken «redeneren» in den zin van «spreken, praten». Men vergelijke voorts Niasch huhuö, dat wormelijk Oudjav. wuwusen is en zoowel «gesprek» als «raad» beteekent; fahuhuö is «spreken».
  - 72) Wat ka voor panadegan te beteekenen heeft, begrijp ik niet.

<sup>2</sup>) Noot 69 ontbreekt in de oorspronkelijke uitgave [corrector].

<sup>1)</sup> In de oorspronkelijke verhandeling (Verh. Kon. Akad. Afd. Letterk., nieuwe reeks, deel III, n°. 3, p. 52) staat: "L. mitanya". Dit is echter blijkbaar eene vergissing, want mitanya staat in den tekst en dit is een schrijffout voor nimitanya of in zuiver Oudja#aansch nimittanya [noot van den corrector].

Mogelijk is het een schrijffout ontstaan door 't voorasgaande kahanan. 🎤

- 73) Mahāpadma is «groote waterroos» en o. a. ook «zekere groote schat». Het kan zijn dat zich uit deze laatste beteekenis ontwikkeld heeft die van «schatkamer». De voorstelling van den moederschoot, kukṣi, als juweelkistje komt in Buddhistische geschriften meermalen voor; o.a. Mahāvastu I, 213; II, 16, waar het heet dat de Bodhisatva in de kukṣi van Māyā rust als een beryljuweel in een kristallen rond kistje; vgl. Lalita-Vistara 76.
- <sup>74</sup>) D. i. Moeder. Hieruit schijnt men te moeten afleiden, dat de foetus in 't eerste tijdperk als nog één met de moeder beschouwd wordt.
  - <sup>75</sup>) De beteekenis hiervan is mij niet bekend.
  - <sup>76</sup>) L. hantlū; kubit = kubet.
  - 77) Het is moeielijk te zeggen wat met deze gallimathias bedoeld is.
- <sup>78</sup>) Eigenlijk «spleet», want gaga, slechte spelling voor gangang is Jav. gongang, Dayaksch gaganggang.
  - 79) Vgl. Jav. kopah-kopah.
  - 80) Pula, onvolkomen spelling voor pulang.
- 81) De tekst is blijkbaar in de war; ik lees: sy Adikumāra naranta, sang hyang Sangraha narany ajinta.
- 82) Dwasa, d. i. dosa, is hier niet Skr. dosa, maar Pāli en Prākrit dosa, Skr. dvesa.
- 88) Mānayanaya is, naar ik veronderstel, een bijvorm van of fout voor maniyaniya.
- 84) De meeste benamingen van onreine stoffen in 't lichaam zijn hopeloos bedorven; koţaka en kuţaka heb ik gissenderwijs genomen als Skr. kotha en koṣṭha, gwaṭaka als gūthaka. Candaka misschien voor Skr. syanda, rheumatische stof.
  - 85) Het in den tekst staande kita is onzin.
  - <sup>86</sup>) Banawawyuha is niets; gissenderwijs lees ik Bhawanawyüha.
  - 87) Rusa-rusi voor runsang-runsing.
  - 88) L. ndan, en iets verder kasihana.
- 89) L. ahning, ahwa (d. i. aho). Het grondwoord ho beantwoordt aan 't Bisaya hao, waarvan haoan, zuiveren; haohao, zich verfrisschen.
  - 90) L. wari.
- <sup>91</sup>) Dit lijkt op Vedānta; vgl. Verhandeling hiervoor blz. 16. De kleça's zijn, naar de opvatting die op deze plaats doorstraalt, de den mensch aangeboren hindernissen om tot de hoogste waarheid door te dringen.
- 92) Of hier onder Yogīçvara uitsluitend Vairocana verstaan moet worden, is niet duidelijk; vgl. Verh. blz. 16. De zinsnede van ndah ya iki enz. tot aan wkas i tanan ira maakt den indruk van ingeschoven te zijn.
  - 98) L. padudwan tika.

- 94) D. i. het zijn dualisten, en niet, zooals de Wedantins, monisten; alleen deze laatsten kunnen in waarheid mukta heeten.
  - 95) Voor wlu, dat hier geen zin geeft, lees ik wulu.
- 96) Zóó is te lezen. Onder de Sugata's zijn hier verstaan de 5 Jina's of Dhyāni-Buddha's, welke met de 5 Kuçika's, al. de 5 Indra's vereenzelvigd worden. Van Pātañjala heet het ook in Sutasoma fol. 44, a, dat hij de opperste is onder de 5 voorname Ŗṣi's: hyang Pātañjala rakwa ring prawara rĕṣy anupama.
- 97) Dinělěpwa staat voor dinělěp pwa. Dělěp is het Sund. tölöp, Verzachting van tenuis tot media komt in onzen tekst ook voor bij duhun voor tuhun; in andap! voor tap; in pañji voor pañci. Hetzelfde verschijnsel doet zich, gelijk men weet, ook in 't Javaansch voor; bijv. durung voor Oudjav. turung; bagupon voor pagupon; bagëlen voor pagëlen, e. a. Pañjitamala is blijkbaar eene afleiding met prefix pang van een Skr. jitamala, de onreinheid overwonnen hebbende.
- 98) L. syuk, gelijk bladz. 71 r. 14 te recht geschreven staat. Vgl. Sund. suksěk, sög en Jav. sěk; nis als klanknabootsing is een bijvorm van nös, hetwelk voorkomt Bhoma-K. blz. 186: nös gěděbud tibā cěněl.
- <sup>99</sup>) L. prakwapaha, wanspelling voor prakopaha. In 't onmiddellijk volgende zijn door den afschrijver klaarblijkelijk eenige volzinnen overgeslagen. Ter wille van den samenhang heb ik tusschen twee haakjes aangevuld wat er in hoofdzaak moet gestaan hebben.
  - 100) Ranak te schrappen.
- 101) Deze vertaling is niet meer dan een gissing. Sund. tarum = gelut past niet.
  - 102) L. aměkul.
- 103) Voor kalina vergelijk Ibanag kalina, vijand, ongeloovige. Te oordeelen naar de uitdrukking in den tekst schijnt het woord in 't Oudjav. «barbaar» beteekend te hebben.
- 104) De herstelling van den zeer gehavenden tekst is onzeker. De lezing sudanti was, blijkens de volgende verklaring, die van den opsteller der legende en is geen fout van den afschrijver. Toch is het nauwelijks twijfelachtig dat de dichter van 't Skr. vers, welks herkomst onbekend is, geschreven heeft sudantah, degene die zijn zinnen goed in bedwang heeft.
  - 105) L. praçasta.
- 106) L. dki. Verkeerdelijk worden hier 6 ondeugden opgesomd. Deze lijst van Bhūta's is een variant van de lijst der 5 Kleça's in den Yoga en in sommige Pāli-geschriften, waar ze heeten: lobha, moha, dosa (Skr. dweşa), māna, uddhacca; de 5 citta-kilesa's worden ook genoemd nivaraṇa's, hindernissen; zie Childers i. v. kileso. Hoewel het aantal

in den tekst 5 behoorde te wezen in overeenstemming met de 5 Bhūta's, komt een lijst van 6 gebreken ook elders voor: in Abhidharmakoça-çāstra zijn het: moha, pramāda, kausīdya, açrāddhya, styāna en auddhatya; zie Fujishima, Le Bouddhisme japonais, p. 7. De 10 Kleça's der Zuidelijke Buddhisten zijn: lobha, dosa, moha, māna, diṭṭhi, vicikicchā, thīna, uddhacca, ahirikā en anottappa; zie o. a. Dhamma-Sangaṇi 1548; bij de Noordelijken: rāga, dveṣa, moha, krodha, lobha, khila, vyāpāda, īrṣyā en mātsarya; zie o. a. Lalita-Vistara 59, 19; 248, 10; 349, 5. Hiermede te vergelijken is de lijst van 10 Upakleça's volgens Abhidharmakoça-çāstra, n.l. krodha, mrakṣa, mātsarya, īrṣyā, pradāça (is Pāli paļāsa), wihimsā, upanāha, māyā, çāṭhya en mada. Het Oudjav. dĕmba, uit Skr. dambhá, heeft meer dan ééne opvatting; in den tekst schijnt het te beantwoorden aan mrakṣa, geveinsdheid, huichelarij, schijnheiligheid.

- <sup>107</sup>) D. i. de hoogere Rede, vrijgemaakt van en onbezoedeld door de zinnelijke wereld.
  - 108) L. tattwajñāna en straks daarna anindita.
- 109) De volgende zinsnede is in de vertaling uitgelaten, daar kuñci geen zin oplevert.
  - 110) Voor kleça nikang zal wel te l. zijn sang.
- 111) De tekst is niet in den haak, al is de bedoeling duidelijk. Wellicht l. pasang nikang aturū.
  - <sup>112</sup>) Voor nireku zal wel te l. zijn nta rebu.
- <sup>118</sup>) Wat het verknoeide woord drywadana beteekenen moet, is mij ten eenenmale duister.
  - 114) L. adwa.
  - <sup>115</sup>) L. paranya.
- 116) De gewone beteekenis van tanwring daya is «radeloos». Doch hier houd ik het voor tanwring (= tanwruh ing) dayā, geen medelijden kennende, onbarmhartig.
  - 117) L. tomara.
- <sup>118</sup>) Duidelijkheidshalve gebruik ik het mannelijk vnw., hoewel «ziel» in onze taal vrouwelijk is. Feitelijk toch is het Pūrņawijaya, die gepijnigd wordt.
  - 119) Vertaald alsof er stond sy uh rempuk, zooals iets verder voorkomt.
  - 120)L. voor tanya° tanpa° en zoo ook meermalen in de volgende regels.
  - <sup>121</sup>) L. mankin sariranya.
- 122) De vertaling van 't gedrochtelijke sumbalagna berust op de gissing, dat dit een verhaspeld çubhalakşana is, of in Prākritvorm subhalakkhana. Vgl. sulakṣana, hersteld, gezond, AW. 273.
  - <sup>128</sup>) L. kumkuma. De lezer zal zelf wel opmerken dat de beschrij-

ving van de metamorfose niet in allen deele overeenkomt met hetgeen iets vroeger te lezen staat.

- 124) Pañji is hier een andere uitspraak, zoo niet een fout voor pañci.
- 125) Duhun voor tuhun, hier in den zin van nhing.
- 126) Met kapi, dat o. a. als synoniem met yadin, wanneer, opgegeven wordt (zie K. B. Wdb. i. v.), is verwant het Jav. dungkap, dat o. a. in de Lakon Bramana-Bramani voorkomt in den zin van «na een poos». Andungkap is «bereikende»: andungkap triwulan, Lakon; vgl. Adji Saka 92; hiervoor zou men volgens ons spraakgebruik «over drie maanden» zeggen. Overdrachtelijk beteekent het ook «begrijpen» of, zooals wij ook wel zeggen: er bij kunnen; bijv. paran ta jarwanning sabda? kawula dereng dungkap, Damar Wulan (v. Dorp) 510. Oudjav. kadunkapa, zal bereikt worden; bijv. kadunkapa ikang Parameçwara-Çiwa-pada, Tantu; vgl. 't artikel (zeer onvolledig) in K. B. Wdb. Het Nieuwjav. is precies hetzelfde als Sund. dongkap, nl. bij iets gekomen, bereikt hebbende, gekomen aan; bijv. dungkap sapinggirring kali, dipunsahut ing raseksa, Lakon Wahana 358. De beteekenis «bij iets komen» gaat licht over in die van «dichtbij iets komen», maar dit is eene secundaire opvatting. Wanneer in 't Jav. Wdb. dungkap in zgn. Kawi wordt opgegeven als synoniem met wetara, dan is dit laatste op zichzelf niet onjuist, maar de vertolking hiervan met «ongeveer» verkeerd; wetara is hier antara.
- 127) In de uitdrukking yan apa tika, en iets verder yan apa ika, is yan apa, naar het mij voorkomt, slechts een versterkt apa; zeker is het althans dat het met yan synonieme an zoo ter versterking dient; bijv. mankana, is «zoo», doch anmankana «zóó»; vgl. Sund. naha. Waar de geheele uitdrukking als tusschenzin den samenhang van bijzin en hoofdzin, zooals hier, verbreekt, schijnt ze te dienen om den stijl levendigheid bij te zetten. Men zou dus kunnen vertalen: «ik zou zeker wel langer de vijf toestanden van wereldsch lijden ondervonden hebben hoe zou dat niet —, indien de Heere» enz. Niet volkomen zeker zijnde van 't spraakgebruik heb ik den tusschenzin onvertaald gelaten.
- $^{128}$ ) L. ananugrahani. Mogelijk ware ook sire ko, in welk geval anugraha gevormd is met prefix a van nugraha.
- 129) Lalah hier = alah, hetwelk door de Balineezen volkomen juist o. a. met dahat omschreven wordt en nooit «steeds» beteekent, zooals K. B. Wdb. opgeeft; wel komt alah passim voor in den zin van «dewijl, uithoofde van», hetgeen K. B. Wdb. *niet* opgeeft.
- 180) Kṛti, waarvan kṛtya conjunctief en futurum is, wordt meermalen verward met kīrti, waartoe zoowel de gelijkenis in vorm als in beteekenis aanleiding geeft. Kīrti is in 't Oudjav. niet enkel «monumentaal werk»,

maar ook «bouwwerk» en zelfs «werk» in 'talgemeen, en daar kīrti, roem, synoniem is van Skr. yaças, heeft Oudjav. yaça, Nieuwjav. yasa de beteekenis aangenomen van «werk». Met Skr. yāsa, āyāsa heeft Jav. yasa, dat in ettelijke Indonesische talen is overgenomen, niets te maken. Vgl. K. B. Wdb. i. v. kīrtti. Opmerking verdient dat van 't Skr. kīrti ook als beteekenis wordt opgegeven prāsāda, tempel, paleis, en hierbij sluit zich de beteekenis van Oudjav. kīrtti aan.

- 181) De rol die Kālarātri, de doodsnacht, en de nacht des wereldondergangs, hier vervullen moet, kan ik niet verklaren.
  - 132) Dadi nganya 1) komt overeen met dadi gane bl. 72, r. 24.
- 133) Boñjing, al. boñji of bojing, is een instrument waarvan meermalen melding gemaakt wordt; o. a. Sutasoma fol. 61, a: gĕṇḍing boñjing aneka. Vgl. K. B. Wdb. onder tabĕh. Burañcah is mij van elders onbekend.
  - 134) L. matanya ta.
- 135) Er moet iets dergelijks uitgevallen zijn als een paar regels verder staat: hana ta ya wwang irika.
  - 186) L. pāpāpuņya.
  - 137) L. tan erang.
  - 188) L. Sudharmmä en schrap ka.
  - 189) L. manungsi, en straks daarna pāmbekanya.
- 140) Eigenlijk: terugkeeren (huiswaarts gaan) naar Indra's hemel. Mulih is een zeer gewone uitdrukking voor verscheiden, weggaan naar de andere wereld (hetzij hemel, of hel); bijv. Bhoma-K. 195: iki sopānānta muliheng Yamaloka; ook nog N.jav. mulih ing Hariloka, Damar Wulan (v. Dorp), 75. Mulih, umulih komt vrijwel overeen met Skr. preta, overleden, maar meestal in gunstigen zin, nl. overleden en ten hemel opgevaren; umuliheng surālaya Bhārata-Y. 656; muliha mareng Smarālaya 534; zie verder aldaar 523; 539; 582; muliheng swargga of pitrloka, Ādip. In 't Malagasi zegt men van een vorst niet dat hij gestorven is (faty = Jav. pati), maar dat hij «naar huis gekeerd is»; vgl. Bijdr. T. L. en Vk. XLII, 127.
- <sup>141</sup>) Muladara kan verbasterd zijn uit Mālādhara, dat o. a. eene benaming is van wezens uit de Buddhistische mythologie.
  - 142) De tekst is in de war; sang Utsahadharmma is te schrappen.
- 148) De beteekenis van malëpas (of manglëpas) kayu is mij duister. Het is de vraag of de plaats niet corrupt is.
  - 144) L. muliha ta rebu.
  - 145) L. tininkah i jro.

<sup>1)</sup> In den tekst staat op deze plaats: "Yadin gānya" [noot van den corrector].

## TEKST IN TRANSCRIPTIE.

## Om awighnam astu.

Hana carita mijil sakeng cipta nirmmalā. Ri tlas ira baṭara mojārakna sang hyang Dharmmā ring wihāra Buddhicipta, milu tang watĕk dewata kabaih, mamujā ri bhaṭara sri Wirwacanā, ling nira: Akrobya, Ratnasambhawa, Atitarba, Amwagasiddhi, Lokyahi, Bajrapani, tlas karuhun tang watĕk lokapala, lwirnya: Indra, Yamā, Bharuṇa, Kowera, Beçrawarṇṇa ¹). Ya ta kaçara ²) kabaih, mamujā ri bhaṭara sri Wirwacanā. Ri hūwus nira mojārakna sang hyang Dharmmā, ri watĕk dewata kabaih, amita sira muliha ring swargga nira swawang-swawang. Sakala maray ta. Hana ta yakṣa si Kuñjarakarṇṇa ngaranya, ya ta mangĕnakna ³) tapa ri lambung sang hyang Mahameru, hiringnya lor wetan, ri kadhiran ikambĕknya, mwaga ta kapalāngalang ring janmanya, manuṣa tan manuṣā, dewata tan dewata. Ya ta mitanya pagawe tapā, ahyun kahwata jānmanya ri dlahānya. Hangrĕngĕ pwa yā yan bhaṭara sri Wirwacanā, mangdarmmakĕn darmma ri watĕk dewata kabaih, lumampaha ta ya mamujā ri baṭara sri ⁴) Wirwacanā, ahyun ta ya rumĕngĕha warah bhaṭarā. Yeking mangke bawanya.

Seg, fiĕg, lĕs! <sup>5</sup>) Marma tan asuwe ring awan, datĕng ta ya ring Buddhicinta, ri kahyangan bhaṭara sri Wirwacanā. Tumuluy ta ya mamujā ri bhaṭarā. Ri tlĕsnya mamujā, manĕmbah ta ya, lingnya: Uduh sajña bhaṭara! Kasihāna ta ranak bhaṭara pwangkulun, warahĕn ri sang hyang Dharmmā, sakalā ri kapalāngalang ring jānma ni ranak bhaṭarā, nguniweh pasambulih ira dadi jānmā, apan hana tinwan i ranak bhaṭara, ikang wwang ring madyapaḍa, hana hadyan hana hulun. Apa dumehnya mangkana, apan paḍa gawenya bhaṭara ika? Mapa ta kalingan ikā? Ya ta matanyan atakwan i ranak bhaṭara. Ndan warahĕn i ranak bhaṭara <sup>6</sup>) pwangkulun, ri kalingan ika, nguniweh ri kahilānga ni <sup>7</sup>) ranak bhaṭara. Warahĕn ira sang hyang Dharmma pwangkulun!»

«Uḍuh anāku sang Kuñjarakarṇṇa, atyanta ḍahat ḍĕbya <sup>8</sup>) ning tanayanku, ri hyunta wikana ri sang hyang Dharmma, mwang wnang tumakwanakna sambulih ing dadi jāṇma, hāpan hana manuṣa tinwan kawruhana ta ya pangilang klesa sang hyang Dharmma <sup>9</sup>), yatapin mangkanā, yayān tanpa-

takwana juga ya, rasa sang hyang Dharmma, apan sukā ya hidēpnya. Mapa ta suka? Amangan inginum <sup>10</sup>), mahmas, mahulun, manaṇḍang, ndah ya ta suka ri hidēpnya ngaranya. Tan wruh pwa hanaku kita tumākonākna sang hyang Dharmmā. Kunēng mne kwama warahēnko <sup>11</sup>) ri sang hyang Dharmmā, matanyan enāka pangawruhanta, mwang panarawanga ning panwantā, mwang <sup>12</sup>) pasambulih ing dadi wwang, matanyan hana hadyan hana hulun mangke haneng rat harata rwa. Kunēng koṇta kanyu maring yamāni rumuhun, tumonton <sup>18</sup>) ikang papā kabaih. Ya tikā kawruhananta rumuhun. Yan datang ta kamu sakerikā, samana ta kanyu warahēnku <sup>14</sup>) ri sang hyang Dharmma. Ndah laku ta mareng lanā <sup>15</sup>), patakwanta ri sang Yamadhipati dumeh ikang pāpa, yan pangidēpañcagati sangṣarā. Mangkana pawarahākna ri kanyu!»

«Uduh sajña bhaṭara, ndan lumāmpaha rānak bhaṭara pwangkulun». Seg, lĕs! Sighih jāti niti yakṣa, sumĕlĕm tā ya ri jāladri, maningkab ta ya windu 16) jāladhi, ikang bābahan mareng Yamalokā. Kagyat ikang watĕk hyang de sang Kuñjarakarṇṇa, ya ta mātanyan kumtug tikang lwar kidul kulon mwang wetan. Sdang ātduh ikang antaralāyā, kumĕdut ta bhaṭari pratiwi, umāmbĕka rasa bubūla; ugah agra sang hyang Māhameru, agiyĕgan tikang gunung, kumucak bañu ning sagārā; umiriti karang 17) bhajra, katub de ning barat, sedung, halisus; aliwran tikang widyatih 18), wangkawang, kuwung-kuwung, gogor 19), tugĕr, larap-larap bar. Samangkana dur bĕk manikab widu jāladhi, kambah de sang Kuñjarakarṇṇa. Ya ta matanyan kagirin-girin gūmiri cinta 20) sang Kuñjarakarṇṇa.

Turanggamarutapawānwagami<sup>21</sup>), adrēsangkari bayu, lāmpah ing sang Kuñjarakarṇa. Datĕng ta yaring catuspata, ri pāsampangān ing awan: hana ngalor, hana ngiḍul, waneh mangetan mangulon. Ikang mangetan, mari kahyangan bhaṭarā Iswarā, ulihan sang wiku sakti matapa. Ikang māngalwar, maring kahyangan bhaṭarā Wisṇūpaḍa <sup>22</sup>), ulihan sang sureng rana ika. Ikang mangulwan, maring Budhapaḍa ikā, kahyangan ira hyang Māhāḍewa ikā, ulihan ira sang sura dhāna ika, sang akṛti punya ring madhyapaḍa. Ikang mangidul yā tika māring Yāmaloka ikā, kahyangan bhaṭara Yamādhipati ika, ulihan ira sang agawe hāla ikā.

Catuspata ikang pāsampangan ing awan, irika ta ugwan ing sang Dwarakāla <sup>28</sup>). Ya ta māngmit ikang bhabhāhan mareng swarggā, lawān mareng Yamanī, ikang Dwarakalā manuduhākn ikā. Ya tikā kapanggiha de ning sang Kuñjarakarṇṇa. Satingāl ikang Dwarakalā, ri sang Kuñjarakarṇṇa, sinantonya ta yā, lingnya: «Ayāyi sapa kita mārangke, ikang catuspata? Mapa dwaṇta mara ngke?» Mangkana ling nikang Dwarakalā. Sumahur ta sang Kuñjarakarṇṇa, lingnya: «Aku yākṣa si Kuñjarakarṇṇa ngaran i ngulun, ikang atapa ri lāmbung sang hyang Mahameru wetan lwar. Kunĕng

mita ni ngulun mara ngke, kinwan ira bhaṭara çri Wirwacana; ngulun kinwan mari Yāmanī, ndan ngulun atakwan dalan mara ngke.»

Sumahur ta Dwarakalā: «Oh! Mangkana kupwa! <sup>24</sup>) Uḍuh atĕn i ngulun laki, sang Kuñjarakarṇṇa! Siddha bagya ta kita bapa yan ḍatĕng. Ndānarayyantĕn <sup>25</sup>) i ngulun kunang pwa ikang hawān mareng Yāmani tinakwanakĕnyantĕn i ngulun. Ndah yeku ikang awān angidul tut ḍeṇta. Igal-igālta kita yāyi, nyapan tahan kita katkāna ptang, apanya ptang pinakabayānya mangke. Ya ta matanyan mawa ḍamar sang mātiwatiwa ri madhyapaḍa, pinakasuluh ing atmā, yan tĕke ring ptang, apan rasakna kipĕla nikang ptāng yan tka, lawasnya pitung wngi, hilang ptang.»

«Lawasnya yan tka, uduh kakā ni ngulun sang Dwarakalā, mangkana kupwa. Ndan amīta lumāmpaha ngulun kaka sang Dwarakalā.»

«Aum yayi! Ambërabër 26) ing awan yayi!»

Lumampah ta sang Kuñjarakarnna.

Seg, les! Mārma tan asuwe ring awān, dateng tayaring Bumipatana <sup>27</sup>). Hana taya çrijāti <sup>28</sup>) dumilah sadakalā, lonya sendriya; sendriya ngaranya, swalih ing mata tumingal. Hāna ta bābhahan kapanggiha de nira sang Kuñjarakarnna, inebnya tambagā, lereganya salakā, tuwin kucinya mas, tabak lalenya wsi; ikang hawan sadpa sarwah lwanya, inurap ri nātaratā ginwamaya ring tahi ning lebu kānya; tināneman taya hāndong bang, kayu masdang asinang, winwaran āsep dupā, mrabūk arum āmbung nikā, sinnawuran kembang ura, pinujān kembang pupungwan. Ya ta matanyan maruhun-ruhunān ikang watekāng papa kabaih winalingnya dalan maring swārggā ri hidapnya. Liwata sang Kuñjarakarnna sakerikā.

Seg, les! Dateng ta ya ring tgal Petrabawana 29), saywajana lwanya. Mangadeg ta sang Kuñjarakarnna, ri tpi nikang tgal Agnikwarawa, tinambak ing api tepinya ri tngah ikang Bumipatana. Ya ta ugwan ikang kayu Kalpakandagā 30), kayu-kayu marwan kaṇḍaga, kucupnyā 31) tajī, rinya sarwwasañjata, gengnya sapucang, ruhurnya sapuluh dpa, lwe ning ahubnya sapuluh laksa i swarnya trna kandagā, dukut nika taji, lawan curigga. Irika tang watěk pāpa mangiděpāñcagatī sangsara, ya tikā linud sinakitan de ni sang Yamabalā. Mapa ta lwirānya katwan de sang Kuñjarakarnna? Hana winadung kapalānya; hana sinangkalā; waneh sinebitaken silitnya kadiwadi 32), pinupuh ta yā ring gada wsi, siwak ta kāpalanya, cumwetot ta ya huteknya; ther hinurun 33) sukunya, pareng ta ya sakasatus pisan, pada marempu, dinuk ta ya ring sula wsi, gengnya sapucang, dawanya sapuluh dpa, pareng sakasatus pisan. Mapa ta lwirānya? Kadi walang sinundukan. Manangis ta ya hangananganangi. Hana sambat hidung bapa, waneh asambat anakrabinya. Hana ta pākṣi yakṣa Siṣantana ngaranya, gālak mahĕlar curigā, kaņdaga pinakākukunya, kuku mānwal bhajra, mahlar kandaga, mawarung tajī.

Yatika manambersaking kalpakandagā. Yatika rumākut ikang pāpa kabaih. pareng sakasatus pisan, linud sinahut ing swana yaksa, asu matdas raksasa. · pareng sakasewu pisan. Hana tugel gulunya, waneh babal wtengnya, makoleran ususnya, satibanya saking Kalpakandaga. Kunang ikang ahurio. ya tika tinutaken binuru de ning swana yaksamuka, wadwa ning sang Yamadhipati ika. Hana ta yāksagnimuka, api ya tangānasuku. Ya tika mangusi ikang pāpa, marampak ta ya pareng sakasewū pisan, inambetnya ta yawaknya, gseng awaknya, muringis untunya, mulu wiji ning matanya, mangohan marengan, masambāt-sambatān mati tān ahurip, mning měkěh pranantika sadakalā. Ikang ahurip, ya tika malāyu maruhun-ruhunan, silih-kayuh pundak, geyuh awaknya, de ning panas ikang Agnimuka, sing katututan de ni sang Yāmabāla, sinikep hinantöbaken ring sula wsi, gengnya salngen. dawanya sadpa sarwah, trus ta ya magalutang, sakeng silitnya maring wuwunanya. Waneh malayu, inusinya ikang Kalpakandaga, pareng sakasewu pisān akampul. Satkanya i swarnya, walingnya beik pangubāna ri hidapnya. Ya tika hininggut ikang kayu kandaga de nikang paksi yāksa, Ya tika pākacereceb, sākwehnya basmi pakarawasā. Mapa ta lwirnya? Hana ta siwākapalanya, rantas iganya babal wtengnya, mules<sup>34</sup>) ususnya, sayat bahunya, tan mati tan ahurip ta ya, sdangnya manggih pañcagati sangsara; tuwin ta yā pinagawekĕn ta ya bañcanā, ikang bañu mariñcik manglurak-lurak, kadi bañu ning talaga ika lwirnya, yāya enāk inumen ri hidapnya. Ya tika mārampak pinaranya. Satkanya irikā, kedĕkān tikang dukutaji, trus ta ya sukunya, sumiratā ya rahnya, tibā ta ya kabaih, kadi sinula ika lwirnya. de nikang sarwwasañjata. Tka tikang pakṣi Yākṣamuka, inigutnya tikang Diwapatra 35), ruruh ronya kabaih, kadi suji ning landak ikang papa, de nikang sarwwasañjātā, inabětā ya hawaknya, de nikang Agnimuka, kumicik 86) ta yawaknya, cumocwata huteknya, tan mati tan ahurip ta ya, mning měkěh sangsara sadakala. Mangkana tikang pāpa katingālan de sang Kuñjarakarına. Yā tika kadi hiniris hati ni sang Kuñjarakarına kapuhan tumon ikang pāpa karmanya, tan pakahuwus hidapnya.

Mangaděg ta sang Kuñjarakarnna. Sawulat ikang kidul katwan tikang parbwata Sanggāta denya, gunung wsi mātakēp, lawan rwawangnya, molah sadakala. Irika tang watěk papa winigraha, winrāgakēn kinon maliwatā, ri panglak nikang gunung wsi. Ya tika makintirān alulun, kadi prit miběrrika lwirnya. Saranta pwa hāmběknya sang Yamabalā. Ya tika sinākitan ta yā, pinupuh ta ya ri gada wsi, gengnya sawīt ing pucang. Waneh tinujah ring sula wsi, pareng sakasatus pisan, dawanya sapuluh dpa. Mapa lwirnya? Kadi walang sinundukān inungsinya sing aglis. Manembah ta ya ther awu patra <sup>87</sup>), kasih lingnya:

«Ah ampukulun sang Cikarabāla! Ndan kasihana ta sanghulun, huripěn

, P, taku wehen mangjalmā ring madyapaḍa, warāhen ring yogyayogya <sup>38</sup>), palar wnānga wiratya, hulun ira sang panḍita, gumaweyākna kaparamartan! Mangke pwa pala ning murka ginawyaken <sup>39</sup>).»

Tangis: cih hāhah! «Cēmēr dahāt iking <sup>40</sup>) pāpa ya ta karih, enāka sy ambēkmu. Di kapānaku wehēnta <sup>41</sup>) mangjanma? Lēburēn matika rat kabaih, nguniweh tikang dharmma, kuṭika, kamulan, kaṭyagan, prahyangan, kalagyan salwirani dharmma. Mapa karikana <sup>42</sup>) dlahanmu? Mapa yan kaḍi sinanga ikang ran ḍemu <sup>43</sup>), ḍe ning hahēngkaramu nguni, nguniwe ko ngambēkānupu, amati-mati janma tanpa dwasa. Mangke pwa pāpamu, ya tika mātmahan sula wsi. Ya tika tumrajāna ring sariramu, pala nikang murkan <sup>44</sup>) ginawyakēnmu. Ndah palāmu ta kwang pāpa kabaih!»

Tap kepukecus, kepukecus, kepukepukepukena kepukepukepukena kepukepukena kepukepukena kepukepukena kepukepukena kepukepukena kepukena kepukepukena kepukena kepukena

«Ahah namu bhaṭara namasiwayā! Tanpahingan jūga síh ira bhaṭara iri ngulun, yan kinwan ngulun mareng Yāmani, tumingala ṣahana nikang pāpa kabaih. Wruh pwa ngulun kalinganika.»

Mangkana ling sang Kuñjarakarṇṇa, thĕr āngastuti, lumampah ta ya datĕng ri kahyangan bhaṭara Yamadhipati.

Seg, lës, rëp! Datëng ri kahyangan bhaṭara Yāmadhipati, apan tan apugung sang Yāmadipati, ri sang Kuñjarakarṇṇa, ya ta matanyan paswegata:

«Uduh siddhabāgya ta kita yāyi yan datöng, ndānarayyantini <sup>46</sup>) ngulun! Mapa dwantatěn i ngulun mara ngke? Dingaren kita yāyi tka mara ngke. Mapa dwanta lawan karyyanta?»

«Uḍuh kaka sang Yāmadipati! Dwan i ngulun mara ngke, kinwan ira bhaṭara çri Wirwacana ngulun, nḍan ngulun mālaku pinadharmmaken ring sira kāka sang Yāmadipati, ḍe ni kapalang-alang ri janma ni ngulun: manuṣa tan-manuṣa, ḍewata tan-ḍewata. Ngulun durung wruh pasambulih i ḍadi jānma ngulun. Ya ta tinakwanaken i ngulun ing sira. Ling bhaṭara çri Wirwacanā:

«Uḍuh rahayu dahāt iku patakwananta sang hyang Dharmma. Kunĕng wuwusaku ri kwa, matanyan enāka parĕngĕnta sang hyang Dharmma, mwang pānarawanganing panwantā. Laku maring Yamani rumuhun, tumwanton sakweh ning janma hangiḍapāñcagati sangṣara. Tka pwa kānyu sakeng Yāmani, samana ta kanyu warahēnku ri sang hyang Dharmma.»

Mangkana ta ling baṭara çri Wirwacanā iring ngulun. Ndān kasihana ta

ngulun kāka sang Yamadhipati! Warahĕn ring kalingā nika. Lawan ta waneh patakwanan ing ngulun iri kita kāka sang Yamadhipati! Nḍi ta hawan katon sake ngke, matanyan kagiri-giri kaka twanya <sup>47</sup>) ni ngulun, tinambak ing apuy; kidulnya gunung wsi mwalah saḍakala, mātangkĕp lawan rwawangnya ta ya. Irika tang watĕk pāpa kadi pinipis ḍe nikang guṇung wsi; rĕmĕkapalanya, cumweṭwak ta hutĕknya; mele ilatnya, mulu wiji ning matanya. Tan mati tān ahurip ta ya, sangṣara saḍakala. Mapa dumehnya mangkana? Widhi hyang mami karika? Ya ta warahĕnta ri ngulun kāka sang Yāmadhipati!»

«Uduh mangkana kupwa sang Kuñjarakarnna. Ndāk warah ta kita yāyi; paenāk ta denta renge. Ikang hawan katwan tejānya sake ngke, ya tika ring Ayahbumipatāna ngarānya; kunang ikang katwan āngunggul ring tngah, ya tika Kalpakandaga ika; kunang ikāng atpi kidul angadeg ahireng ageng katwan, yeka Parwwasanggata ngaranya, gunung wsi matakep lawan rwawangnya. Irika ta ikang pāpa binuru de ning balā ning ngulun ya ta duskṛtinya nguni ika mahala ring madyapaḍa. Ya tika makinḍayūtan ring atmā, hamalaku bhinukti. Mangkana karmanya. Ikang gawe hala, lawan gawe hayu, pada harep ta bhukti, ya ta sukaduka ring awaknya. Ikang Bhumipatāna, katmu ri gawenya halā. Pira ta kweha nikang pāpa katwan denta nguni? Sewu rong ewu karikā katwan denta, tan kinawruhan kwehanya, ibek ikang Bhumipatana denya. Pira ta lwa nikang awan tinut denta nguni? Sadpa sarwah lwanya. Ya tikā kadi kinulah 48) de ning watek pāpa. Kunang ikang hawan tiga, sakilan lonya, katuwuhan de ning trnalata, mapa ta yān mangkana? De ning ākdīk ikang agawe hayu, akweh agawe hālā, pada hadū saduduhuran, ikang wwang ri madyapada. Ya ta matanyan sang Kuñjarakarnna! haywa tan pamrihatapa!>

«Uḍuh kāka ni ngulun sang Yamadhipati! Mangkana kupwa. Purwwaduskṛti hetunya. Paran pwa karānanyahurip muwah, apan mati nguni ring madhyapaḍa, ika mati ya māsarira muwah lwirnya tka ring Yamani.»

«Uḍuh haringku sang Kuñjarakarṇṇa laki! Apugung dahāt kita yāyi. Nihan kramanya, pahenāk ta pangrĕngĕnta, apan lilima ikang hātma <sup>49</sup>) haneng sarira, lwirnya: hātma, parātma, nirātma, hāntarātma, centanātma. Samangkana kwehan ing ātma haneng sarira. Ikang cetana, ya ta ikang gawe tṛṣṇa, ya ta misanaknikang hātma pat; ya ta dadi kinimpĕlākĕn, ya matmahan ri sarira gatra. Ikang duskṛtinya nguni, ya ta tumuḍuhakĕn ikang hātma, karana nikang ḍatĕng maring Yamani. Kunĕng ikang wiseṣa, sira ta mangsil sarira nira, sira gawe hātma lima lwirnya: hātma, parātma, nirātma, hantarahatma, cetanahātma.

Ikang hatma ngaranya, panwan; nirātma ngaranya, pangrungu; hantaratma ngaranya, uswaṣa; paratma ngaranya, sabda; cetanatma ngaranya,

hidap; ya tika misani kabaih, dadi ta ya mahātma sarira. Ya tika maring aharep. Ikang aharep, ya tika dadi wiçaya 50). Tan wruh pwa ya hametyang usādha. Ya tika dadi wulāngun, hangāmběk ānumpu, angětal anguwil, hanluh, hangracun, hamati-mati wwang tanpadwasa, amangan anginum. Ulihnya gawe hāla, ulihnya tan caramata 51), ya ta kawiçeşa de ning cetanā ika, hapan ikang hidap lumaku tanparerenā rahina wngi, pagawenya hala. Mati pwa ikang wwang, ya ta hamawa mara ngke maring Yamani, ikang sinakitan pinupuh ri gada wsi ika, ya ta duskrtinya nguni, gawenya mahala, ya ta dadi çula wsi, gada wsi, ya tiku tumagihaken gawenya hala. Sapwalah sapwalih, ya ta katmu hala; gawenya hayu, ya ta katmu hayunya, apan pada humadang ikang duskrtinya 52) nguni, ya tika tumuduhaken ing paranya. Ya ta sinangguh wiçeşa ngaranya, wiçeşa ning aharep, wiçeşa ning alumuh, apan pada şadana ning ahurip ika. Hurîp ika kawiçeşa de ni pati, tutur kedĕr 58) de ning lupā, yatna kawiçeşa de ning brantājñanā. Ya ta matangnyan haywa tan prayatna, ring sabda, ring ambek. Ndanyanten i ngulun sang Kuñjarakarnna, kita mangānakna 54) tapā. Den tumulus juga de ning atāpa; den atāp ikang hiḍap; haywa pāti suliksāk hikang hiḍap. Ya ta sinangguh atapa ngaranya. Sampunya pwa atap ikang hidap, alusen tikang ambek. Ya ta sinangguh angalus ngaranya; alusĕn ring sarirā nira, ya ta pangilang mala ring dlāhan, narapwan tan tka ring Yāmani. Ndah duwĕg de ning ahĕngkarā! Ikang rajah tamah patenāna, de nikang kasantosan. Ikang deba moha, patenāna ring sanismṛti 55). Ndah yayi sang Kuñjarakarnna, duweg samangkana pawarah ing ngulun iri kita. Pamrih ta kita panembah ring bhatara çri Wirwacana, pamalaku rinuwāt mala nyantěn i ngulun, pala ning wruh ring sang hyang Dharmma, ilang ikang klesa ring sarira.»

Mangkana ling bhatara Yamadhipati.

«Uduh kāka ni ngulun sang Yamadhipati! Huwus ika pawarahta ring ngulun, anusup tkeng tahulan <sup>56</sup>), de ni ngulun ahidāpa. Muwah takwanākna ni ngulun iri kita kakā, sang Yāmadipati. Ančngguh rakwa kita hanglā wwang sari-sari, btah kita tan kahanān papa. Mangke pwa yan tinwan i ngulun, ikang kawah kinurčbākčn, ināsahan, wineh aradin. Mapa kalingan ika kāka sang Yamadipati?»

\*Uduh yāyi sang Kuñjarakarnna, kadi ngulun <sup>57</sup>) iki hangla wwang, apan duhun lumebuh dawakta <sup>58</sup>) ya māring kawah, gninya mati den urūbaken. Pada haruhun-ruhunān lumebuh maring kawah, apan gawenya nguni mahala, tan kna tinanggūhan de ning wwang atuhanya, kdē pwalahnya bicaruka, manāsika ring jāgat, akṛsah pada nikang wwang, asampe ring wwang atuhā, tan hana den ila-ila. Ya ta mitānpa den tēdūni ikang kawah. Duhun ngulun ātugu kewala juga, kinwan de ning sajñā bhaṭarā. Kuneng pwa ikang kawah, mitanya <sup>59</sup>) kinurebāken, inasāhan wineh aradin, hana

pāpa meh luměbuha ring kawah dlāhanya, tan pahingān agěng ning pāpanya, satus tahun lawasnya kinla ring kawah dlaha. Huwus pwa ya kinla ring kawah, tka tang pākṣi yakṣi yakṣimuka, rumakutā iriya wawanĕnya maring Kalpakandagā, pagutākna ring Kalakandagā, rinya bajra, dawanya saḍpa sarweh, gĕngnya sapucang, hālaṇḍĕp ta ya hangidingidan 60), hingiriḍirīdan ikang api yakṣamukā, amurub āngarāb-arāb i swarnya. Kumicik āwaknya, tan mati tan ahurip ta yā. Lawasnya sinangsara çewu tahun. Meh ta ya lumĕbuha ring kawah mangke. Ndah ya ta karananya pinahayu ikang kawah.»

«Uduh kaka sang Yāmadipati! Enāk dahāt pangawruhta kāka, angrēs alinu jūga hati ni ngulun, harēngē wuwusta, hilang juga hyun ing ngulun huripa, mangrēngē sabdaṇta kaka sang Yāmadipati. Ndi ta sangka nikang pāpa kākā?»

\*Uduh antěn i ngulun sang Kuñjarakarna! Saking swargga ikang pāpa sangkane. Tan pangrungu kari kita sang Kuñjarakarna, hana widadāra sākti, anāk sang hyang Indra, sang Purnnawijaya ngaranya? Saking kendran sangkane. Agěng dwasanya, atyanta hěngkaranya, wgig, burangkak, angalāpi stri larangan, mangděda wwang tanpadwasa, asampe ring wwang atuha, apeda ring wwang kaçesih. Iningětakěn de ning gawenya hala, dinuduta ya de ning duskṛtinya nguni ika pwalahnya nguni mahala; mati pwa yā, ya tika manuntun maring kawah.»

«Ahah! Sapa <sup>61</sup>) ta lingta kāka sang Yāmadipati? Sang Purṇnawijāya lumĕbuha ring kawah?»

«Sigih, yayi, apan dalem papanya.»

Cih! hah! hah! uduh! Kapuhan juga ngulun kaka sang Yāmadipati, yan papa sang Purṇnawijāya. Aparan kalinganika sang Yamadipati, apan antyanta ikang swargga kahānan ikā, mwang ikang dewatā kabaih, paḍa bakti iriya, nguniweh ikang wiḍaḍara, wiḍadari, paḍa bakti iriya. Ya ta karanā ni ngulun agawok make. Kapingin ta ngulun tumingāli sukanya, tumĕdūna pwa ya ring kawah mangke! Ya ta karanā ni ngulun kapuhan denya. Tuwin sanāk ing darmma ngulun lawan ikā. Ya ta karanā ni ngulun alāra denya. Namu baṭara nama siwaya. Kamāyangan ngulūn uwus ānĕmbaha ring baṭara çri Wirwacanā. Yadyapin gane ngulun lumĕbuha ring kawah, yan tan bhakti ring bhaṭara. Ndan tulusākna asihta ri ngulun kaka sang Yāmadipati, kita pinākaguruha ni ngulun ring hayu. Lawan ta waneh takwanākna ni ngulun iri kita kāka sang Yamadipati. Yen malāku jānma ikang pāpa wineh karika kāka sang Yamadipati?»

«Uduh ari ni ngulun sang Kuñjarakarnna laki! Ndān wineh mami ikang manjanma ri madyapada, ndah lamun uwus āmukti pañcagati sangsara rumuhun, mangjānma ta ya ring madyapada, lwirnya, kulitnya, daging-

Y.

\*

nya, rahnya, tahulanya, sing sarwwasandhi nyawaknya, ya tika hinereb mami, winwar lawan kembang ngura, sinamburataken mami ring madyapada. Ya tika dadi karāramah, lwirnya: wedit, cacing, tetek, litah, hiris pwah, uler tahun, sakweh ning kinelikan ing rat. Sewu tahun lawasnya iriya. Mati pwa ya, mangdadi ta ya muwah, lwirnya: pingpilikan, kutis, kukudikan, ampal, tawwan, kubrem, olan walan, smut, karwa rwatwa; lawasnya iriya, satus tahun. Mangdadi ta ya muwah, lwirnya: walang, wulang walahan, age-age, ucit, ayuyu, kul susuh, sakweh ni kapangan, yatika pinakadadinya; lawasnya iriya, cewu tahun. Mandadi ta ya muwah, lwirnya: manuk, hayam, bañak, itik, sakweh ning asuku rwa; lawasnya iriya, satus tahun. Mangdadi ta ya muwah, lwirnya, asuku pat: tinggalung, tigiling, bajing, jalarang, tikus, kuwuk, sasalya, kacil, kidang, waraha, segung, sakweh ning asuku pat; lawasnya iriya satus tahun. Wineh ta ya dadi wwang, tan sarwasa, lwirnya: wukūk, wuta, tuli, wudug, sikĕl, bisu, cabwal, edan, buşung, burut, picĕk, bulĕr, beler, belek, wikĕt, dawir, suwing, kiñcat, salwir ning wwang tan sarwasa ring madyapada. Samangkana cinānya saking Yamāni, salawasnya mamūkti lara jūga. Mangjānma ta ya muwah, jati palipurnna, cepupu, tuha nakāwsi sang pradana, taḍah wuk, tunggu mati, mararambhirambi, kdi, kuming, lañjo, kasesih, ayan edan, buděg, tubungěn, gringringāgirih, tanpatulungěn 62). Ya tika cinānya saking Yamani ika. Samangkana pawarahān i ngulūn iri kita yāyī sang Kuñjarakarnna! Laku ta wali panembah ri sajñā bhaṭara çri Wirwacana. Pamalaku winarah ri sang hyang Dharmma, marapwan ilang ikang klesa, ri sarira ny antën i ngulun. Mgapa hiju arusita ri dadi wwang; mgap tan molah hangelāmetaha bcikān ing dadi.»

\*Uduh kaka ni ngulun sang Yāmadipati! Antyantā dahat juga sihanta ri ngulun kāka. Mne ta kāka winali 63) ni ngulun, tan tuhwa juga wuwus ing wwang ātuha: jadi-jadi wwah ing tmu; caluk-caluk wwah ing kamaligi. Gawe hala, ya ta hala kātmu; gawe hayu, ya hayu katmu. Mangke kapwa puhara ni wwang tan pamituhu wuwūs ing awwang atuha. Kunang sang Purṇṇawijayā, amintuhu ngulun yan āpapa, yan matya husēn, apan mahidēp sangṣara; mangkwagringnya wudug, tan kneng iniku denya mwajār. Kunēng ulun kaka tumuta iri kita, ndāna ngulun māngnakna kabāktin ira kita, kāka sang Yamādipati, apan kita hamarah ring hayu, amratyakṣakna sang hyang Dharmma iri ngulun.

«Aum yayi sang Kuñjarakarnna!»

Nihan ta sang Kuñjarakarnna mangnakna kabāktin, māmuja ta ya ri sang Yamadipati, manembah ta ya ther amit lumāmpahā:

«Uduh kaka sang Yāmadipati! Ndi dalan maring kendrān kaka? Ndān tuduhakna ta ngulun ring hnu!»

«Uduh antën i ngulun sang Kuñjarakārṇṇa! Yeku kang āngalwar angetan tut denta!»

«Bwah ta kāka ni ngulun Yamādipati! Ngulun amit lumāmpaha.»

Sinungāken tan tininget. Seg, les! lumāmpah ta sang Kuñjarakarṇṇa. Tumedās ta ya maring kendran, wilāsa nika ri kahanān ira sang Purṇṇawijāya, mārma tān asuwe ring awan, ḍateng ta ya ri kahanān ira sang Purṇṇawijāya, tatkala ri tngah kulem. Ather aminta wnga ni bābahan, ya tika manatag ineb: tap, gong, gwang:

«Ndah yayi sang Purṇṇawijayā! Ndān ngulun aminta wnga ni lawang sakarĕng.»

Sang Purṇṇawijāya sḍang enāk aturu, lawan kasihanya. Arĕngĕ ta sang Kusumagandawati, athĕra ta ya sumahur:

«Awin ngawin 64), syapa ta sireku, hamalaku wnga ni lawang tatkala tngah wngi?»

\*Uduh antĕn i ngulun, aku iki yayi, si Kuñjarakarnna ngaran i ngulun.
Sang Purnnawijāya akwanĕn atangya.\*

«Uduh kakā sang Purṇṇawijāyā, tangya ta kāka ni ngulun! Tka ta sang Kuñjarakarṇṇa.»

«Hěh! hěh! Nyan ta syapa lingta ibu? Sdang enāk aturu ngulun. Ri kāka sang Kuñjarakarna? Uduh māngkana kupwa ibu; pasung dwara sakareng.»

Tan wihang sang Kusumagandawati, lumampah ta ya.

Seg, rep, dateng ring lawang, winngakna ta yā. Tap, grit, datang tumāma ri dalem, ri kahanan sang Purṇṇawijaya, sang Kuñjarakarṇṇa:

«Uduh kaka ni ngulun sang Kuñjarakarnna, ndān kasuguhāna ta kakā ni ngulun; bagya yan datang ta kaka, Ndan āraryyana kaka ni ngulun sang Kuñjarakarnna, dingaryan tka mara ngke.»

«Uduh antěn i ngulun sang Purṇṇawijayā, ngulun kinon ira baṭara çri Wirwacanā, maraha ring Yamāni, tumontona sakweh nikang pāpa kabaih. Lumāmpah ta ngulun ḍatěng ring Yamāni. Saḍatěng ni ngulun irika, katon tikang pāpa kabaih. Ana ta kawah inasahan wineh araḍin de sang Yāma, ndān gawehane, kita rakwa kinlin ing 65) kawah lingnya. Pitung wngi ta rakwa wĕkas, kita lumĕbuha ring kawah. Çewu thahun tarakwa lawāsta kinla ri kawah. Ri huwusta kita kinle kawah, pagutakna kita ri Kalpakāndaga, tur ta kita sinangkala de ning sang Yamabalā; gantungĕn ta rakwa kita, thĕr winwangān api i ṣwarnya. Lawasnya çewu tahun. Luḍĕn de ning agni Yakṣamuhā, apiy atandas rakṣaça, gumsĕngāna rī kita. Sahutĕn ta rakwa kita de ni swana Yākṣamuka, asu matdas rakṣakṣa, pinakawadwa ning sang Yamadipati ika. Mangkana pawarah ira sang Yamadipati iri ngulun; samangkana pawaraha ni ngulun iri kitā yayi, sang Purṇṇawijaya. Ngulun āmita lūmāmpahā, ḍatnga ri sājñā baṭara.»

Wahw angadeg ta sang Kuñjarakarṇṇa. Ya ta pinīkul ta sukū nira sang Kuñjarakarṇṇa, de ni sang Purṇṇawijāya ather anāngis, amīnta kinasihan, lingnya:

«Uduh kāka ni ngulun sang Kuñjarakarṇṇā kaka, huripāku ta kāka, tulung larangku, hĕntasakna ta ku sakeng Yāmanī, kaka! Tanpāhingān dāhat jūga agĕng ni pāpa kabukti 66) denku kāka sang Kuñjarakarṇṇa!»

Mangkana ta panangis nikang Purnnawijāya.

«Uduh aringku sang Purmawijāya, laki! Paran gauna <sup>67</sup>) dayangkwa iri kita laki? Tan wruh ngulun pangilang māla ring sarira. Māpa denta tumwan iri ngulun? Yan wruha ngulun pangilang klesa ring sarira, ilang kāsi rupa ni ngulun ī yakṣa iti. Kunang dayangku ri kita: ngulun angetĕra iri kita, marĕkā ri baṭara çri Wirwacana, sumĕmbaha ri sira bhaṭara çri Wirwacana, palarĕn sirasiha iri kita, ya mātanyan ilanga ikang pāpa saking awākta. Ndah padandanṭā rari!»

«Uduh kaka, ngulun amīta ring ariita kāka sang Kuñjarakarṇṇa.»

«Aum yayi sang Purnnawijāya.»

Amita sang Purnnawijāyā ri sang Kusumagandawati:

«Uduh aringku sang Kusumagāndawati ibu, panger ta kita haribu, redān ngulun datēnga ring Buddhicinta, sumāmbaha ri baṭara çri Wirwacana, lawan kāka ni ngulun sang Kuñjarakarnna.»

«Uduh kāka ni ngulun sang Purṇṇawijāya! Ambër-ambër ing awan kāka

No.

3\*

sang Purnnawijāyā!»

Seg, les! Lumāmpah ta sang Purṇṇawijāya, lawān sang Kuñjarakarṇṇa. Mārma tān asuwe ring awan, ḍatang ta yā rī Buddhicinta, ri kahyangan baṭara çri Wirwacana. Sḍang aluguh ta sira ri paḍmasāna mānikmaya, ugwan ira mandesanaken Darmma. Wakya mwajār 68) ta sang Kuñjarakarṇṇa, ri sang Purṇṇawijaya:

«Uduh aringku sang Purnnawijāya! Haywa ta kita pareng lawān ngulun sumāmbah ri Baṭarā. Mne ta kita manembah ri Baṭara, ndan lamun ngulun sampun amujā, nyapan tahan sira tan picayā iri kita. Sampun pwa ngulun āmujā ri Baṭara, māmujā ta kita gumānti. Nyapān tahan Bhaṭarākrodhairi kita. Haywa ta kita langgana! Pamrih pamekūli jeng ira Baṭarā juga kita mne! Ndah laku ta kita pasingidan ta kita rumuhun.»

«Uduh kāka, paran linga ni ngulun, kāka!»

Seg, lës! Lunga dwadwah sang Purnnawijaya. Rëp mamujā ta sang Kuñjarakarnna ring Baṭara; rëp manëmbah ta ya, thër mwajar sang Kuñjarakarnna:

\*Uduh sajñā Bhaṭara! Nëmbaha ngulun, sampun ta ranāk Bhaṭara sakeng Yamāni pwangkulun. Atyanta juga kweh nikang pāpa katingalan de ni ranāk Bhaṭarā; ilang juga yun iranāk Bhaṭara mahurip, nguniweh yan nĕmbah, Bhaṭara pinakaḍaḍah, pinakaburat, pinakadus, pinakalugā. Ndi tā tan ilanga ikang klesa <sup>91</sup>)? ñena parĕkitha dak-gamĕl, ikang wastu wiçeṣa!»

Rĕp mārĕk ta sang Kuñjarakarnna, athĕr ānĕmbah. Tap ginamĕl ta ya de Bhaṭarā. Ndah ya iki ugwan i kangkang pinarĕbūtakĕn de nira sang ywagiswarā <sup>92</sup>). Nihan ta lwir ning brata: Budha kami ling sang çwagatapakṣa, apan bhaṭara hyang Bhuda pinakadidewa māmi; tan angga tunggal lawan sang çewapakṣa, apan bhaṭara Çiwah pinakadidewa nika, apan padudūta <sup>98</sup>) nikang pakṣa. Ya ta dumeh sira sang wiku ri madyapaḍa tan hana mwakta, apan marwa tunggal <sup>94</sup>), hangrujīt wlū <sup>95</sup>), sang durung wruh ring kalinganikā. Glang rira sang çwagata <sup>96</sup>, pañcakusika, ling çang çewapākṣa. Ikāng kusika tunggālawan Swabhya; sang Garga tunggālawan Rātnasambhawa; sang Mestri tunggalawan sirumitabha; sang Kurusya tunggālawan Mwagasiddhi; sang Pratajāla sira tunggalawan çri Wirwacanā. Ndah parantanaku! Tunggāl ika kabaih. Kami Siwah, kami Buddha. Kami ta mangandĕl iri kwa, anaku pwa yan tlas kṛtwāpadesa. Wastu lābdawara kitanaku.»

Mangkana ling bhaṭara çri Wirwacanā mangdharmmakën sang Kuñjarakarṇṇa. Wkās i tangan ira Bhaṭara gamĕl, ya ta kinayatnakna de sang Kuñjarakarṇṇa, enak pwa denyangawruhi. Ya ta mātanyan ilang ikang klesa rupa yākṣā, sang Kuñjarakarṇṇa. Dinĕlĕpwawak <sup>97</sup>) i sang Kuñjarakarṇṇa de Baṭara, dinĕlĕngdĕlĕ ri tirta Pañjitahmalā <sup>97</sup>), yata mitanya murūb awāk i sang Kuñjarakarṇṇa. Tap dur, ngis, syut <sup>98</sup>), rĕp, lĕs! Ilang tikang rupa yakṣa, malūy arupa dewata. Sikara harsa nyambĕknya, dadi ta ya humandĕm ānĕmbah, athĕr mangastuti, ya dilātalampakān ira bhaṭara çri Wirwacanā, de sang Kuñjarakarṇṇa. Ri sampunyangastuti, hamita ya ri Bhaṭara:

«Uduh sajñā Bhaṭarā! Hānĕmbaha ngulun, amita ranak Bhaṭarā. Malūy agawe tapa muwah, ranak Bhaṭara pwangkulun, amratyakṣakna pawarah Bhaṭara pwangkulun.» «Uduh aumāum ānaku sang Kuñjarakarṇṇa. Astu siddhapakṣa tanayānku ri patapan!»

Rĕp manĕmbah ta ya thĕr lumampah.

Seg, les! Datang ta yā ri sang Purṇṇawijaya. Wakya mwajār ta sang Kuñjarakarṇṇa, ri sang Purṇṇawijāya:

«Uduh anten i ngulun sang Purṇṇawijāya, sampun ngulun pinadhār mmaken de nira sajñā bhaṭara çri Wirwacana; tlas ilang klesa ni ngulun saking sarira, mwang rupa nī ngulun i yakṣa. Pamarek ta kita yayi, pamuja ri bhaṭara çri Wirwacana, nyapān tahan prakwasaha 99) iri kita mne.

«Sajñā Bhaṭara! Hwanya tikang cakra si Suḍarsana. Sambutĕn i ranāk 100) Bhaṭara, daglākna tkeng tĕgĕk i ranāk Bhaṭara pwangkulun! Tan panĕnguh alara; suka pjaha de ning kadi sira. Erang-erang ahuripā ranāk Bhaṭara pwangkulun.»

Purṇṇawijāya hatarum  $^{101}$ ) Bhaṭara; tangiş panangiş nika sang Purṇṇawijaya, ther amikul  $^{102}$ ) suku nira bhaṭara çri Wirwacana:

«Uduh Purmawijaya! Taha aku kadi geget suruhā, buddhi kalinga 103). Bwah haywa ta kwa sangsaya, yan arep ilanga neng malamu, phalamu nwawah buddhimu. Aja demu ahengkara, nguniweh, harwahara! Paenak ta pangrengenta:

Pañca butana hi murkwa, kahengkarwa ta sudante, karwati subha sudanti, lana gancani duskṛtwa.

Hartanya: pañca ngaranya lilima; butana hi murka, lilima kweh ning buta ring sarira; ya tika halahākna rumuhun. Kah engkarwa ta sudhante, ikang ahengkara, ya ta sudanengnilangakna. Karwati suba sudanti, karwantinën ikang sarira 104). Denta di danti, Danti ngaran ing gaja. Lina gancaning duskrtwa, phalawana ambākrta. Krta ngaranya, sabda manis wulāt arum, manah suddha, satya malkas, satya mwajār; ya ta sinangguh prasatya 105) ngaranya. Tutur jati nityakṣana; haywa karaktan ing drwe; haywā kasambalika ring tamah, ya ta nemāhakna harwahara, handadekna wulangun, hāngamběk ānumpu. Ya tan awurung ya luměbuha ring kawah. Ya ta sinangguh pāpa ngaranya; ya ta matanyan ilangakna tikang amběk ārwahara, lwirnya: děmbha, mwaha, kdi 106), hirisya, hamada, mātsaryya. Ya ta sinangguh buta haneng sarira. Harep amangan anginum drwe akweh, ya tikang adadekna wulangun ika, ya ta tan hana katuturanya. Ya ta matanyan padémāna ikang tamah agéng, apan ika sangka ning mala. Ya ta pinakaparibhasa: tan adweh, tan aparek, mijil saking sarira ikang mala. Kunang pañjitahmala, mijil saking gwahya, ajñānawiçeşa jugā. Ajñānawiçeşa ngaranya, cipta nirmala 107). Ndah nihan ika sinangguh cipta nirmalā ngaranya, sang hyang twayajñāna 108). Nindeta sangka nika yan mijil. Pet alap lngakna, duskwa sari-sari. Wastu ilang ikang mala denya 109), sang hyang kuñcihajñāna ngaranya.>

Ri sampunya pinadarmmakën de bhaṭara çri Wirwacana, tlas kṛtwapadesa klesa nikang <sup>110</sup>) Purṇṇawijāya. Rĕp, lĕs! ilang ikang klesa ṣaking sarira ning sang Purṇṇawijāya, mari mangiḍĕpāñcagati sangṣara. Mānĕmbah ta ya ring bhaṭara çri Wirwacanā, andap rĕp:

«Uduh sajñā Bhaṭara! Ilang juga ikang klesa ni ranāk Bhaṭara, kunang praya cipta ning mati ranāk Bhaṭara. Warahĕntā pwangkulun, mathānyan wurunga matya. Ya tika nugrahakna i ranak Bhaṭara, de ning takut ni ranāk Bhaṭara ring pati. Ndān aminta kasihana juga ranak hyang mami.

«Uduh tanayanku Purnnawijāya! Tan āna tamba ning mati, apan samaya ning āhurip ika pati. Pada kawiçeşa nika kabaih, lwirnya: hurip kawiçeşa de ning pati; tutur kawiçeşa de ning lupa, yātna kawiçeşa de ning bhiparita. Ikang lupa ya ta wiçeşa kabaih, ya tā mātanyan ikang wwang akweh wulanguṇ de ning lupa. Kunang phalanta huwus tumaḍah ri sang hyang Dharmma. Tan wurunga kāmu pjaha, ndān tanhēramatya. Tan ucapēn ikang wahya: matya masang kāna turu 111). Kengētakēnta turunta, lawan tangintā, pantara ning turu, lawan tangi, kengētakēntā wkas ning lēyēp. Rēgēptang tuthur wiçeṣa; kengētakna tā wtu nira sang hyang hurip, rēp sah ni hatma. Hirika ta pangrēgēpta samadhi mahning ahwah, alilang nirawaranā; myata sang hyang pramāna, sambut ikang ajñānawiçeṣa. Ya matanyan maluya ri sawanta muwah, sapta diwasa pramananya. Sapuluh wngi lawasanta kinlā ring kawah. Ri sawlas wnginya mari kamu māngiḍēpañcagati sangṣara; sapanḍanḍa ning sang Yama iri kanyu, wastu hilangah, wastu tanpangnāni, sakweh ning sarwwasañjata ning sang Yama ri kanyu, phalāmun uwus wruh sari nira sang hyang Dharmma. Ndah samangkana panugrahaku ri kanyu; kengtakēntā wkasku!»

«Uduh saña hyang mami! Amitā muliha ranak Bhaṭara pwangkulun.» «Aum ānaku sang Purṇṇawijāya!»

Seg, les! Lumampah ta sang Purṇṇawijāya. Marma tan asuwe ngawan, dateng ta ya ri griyanya. Tan hana len kapanggih, kapanggih ta sang Kusumagāndawati. Sinusung ta ya de ning Widadara, Widadari, pada ta ya kapuhan ta ya kabaih, tumwan ing sang Purṇṇawijayā, de ning klesa hilang saking sariranya. Hembangembang buddhi ni sang Kusumagandawati, ri palipurṇṇa mulih ikang rupa jati. Dadi ta sang Purṇṇawijāya, mwajar i kasihanya:

\*Uduh ibu sang Kusumāgandawati ibuku! Tugu sawa ning kakanta ibu! Ngulun āturu sakṣana. Kunang lawāsanta tūgu, sapuluh wngi. Haywa thengulah-ulah, masyasih ngulun ibu. Duhunta tugu juga! Sakwehan ing Widadara Widadari, rwawanga nireku 112).»

Rěp matugu ta sang Kusumagandhawati. Tap, rěp, lès! Enāk ta ya pāturu ni sang Purṇṇawijaya. Myata sang hyang atma, anu tanuh paramanuh, makatapākan sang hyang Dṛywadana <sup>118</sup>). Tan adwah <sup>114</sup>) dinuduta ya de ning duskṛtinya nguni, silanya nguni mahala. Ya tika tumuduhakënyarānya <sup>115</sup>) ring kawah. Mapa ta lwirnya? Kadyangga ning wawayangan, tumuta ya sing saparanya. Mangkana tikang sila rahāyu; paḍa harĕptā bukti. Tumut akinḍayutan, silanya hala, tumut kawawa maring Yamāni; silanya hayu tumūt akinḍayutan, kawawa maring swarggā. Satkānya ring Petrabawāna, katwan ta hatma ni sang Purṇṇawijāya, de ni sang Yamābala. Inatāgakēn ta rwawangnya; ya ta malayu ta ya maruhun-ruhunān, tumanḍang tan wring dayanya <sup>116</sup>). Sinigĕp tangan ing atma sang Purṇṇawijaya, de ni sang Cingkarabala; pinupuh atma ni sang Purṇṇawijaya, ring gaddha wsi, inantĕpakĕnya ri sula wsi. Athĕr ta ya sinangkala, binĕböd ing hi walatung, linĕbuhakĕnya ri kawah, athĕr ta ya tinujah ring twampara <sup>117</sup>),

kinla kinděkděk ta ya ring kawah. Mele ilatnya <sup>118</sup>); mulu wiji ning matanya; amwah awaknya; ya tika tan mati tan ahurip. Mněng měkěh pranāntika sadakalā çangṣara. Athěr ta ya inuman-uman, lingnya:

«Eh! kwang pāpa pwa Purṇṇawijaya! Maparan mumneng mkeh, apan kaharepmu iku, gawemu iku mahala nguni. Manḍenḍa wwang tanpadwasa, hangalapi stri larangan, asampe ring wwang atuha. Tan āna den ila-ila; tan ābakti ya ring sang paṇḍita. Ika ulahmu tan ywagya. Ya tika mandadi kawah. Mangkwa katmu demu mangkwa, ndah bukti demu mangke.»

Mangkana ling sang Yamabala, hanguman-uman ing atmā nikang Purṇṇawijāya. Pira ta lawasnya haneng kawah, hangkara sapuluh wngi, tan alupa ri samadinya, ikang tutur jāti nityasanā, ikang tirta cipta nirmala, hning ahwah, sapawkas ning Bhaṭara. Ya ta rinĕgĕpnya. Datĕng ta ya pānugraha Bhaṭara iriya. Dadi ta ya humnang mangrĕgĕp tutur. Rĕp, lĕs, syuk, byak, lĕs, rĕp! Ya tika rĕmpuk, siwāk, syuk 119), rĕmpuk tikang kawah; gninya madĕm āri dumilah. Mangkana tang sarira ywawana sadakala. Kapuhan ta sang Yamabalā tumingalā, dadi ta ya humnĕng kamagtĕn. Pada ta ya tumanḍa muwah, mulati pasariran ing sang Purṇṇawijaya. Ya tika paḍa kroda, hamupuh ring gaḍa wsi, mangarwakĕnāng curiga; hana manujah ri sula wsi. Ya tika tanya 120) ngnani salasawiji; sakweh ning sañjatanya, tanyangrarābakĕn ing wulu ning hatma salĕmbar. Malayu ta ya maruhunruhunan, mawarah ri sang Yamadhipati:

«Uduh sajñā Bhaṭara! Hana ta hatma nikang Purṇṇawijāya. Sampun ika pwangkulun, linĕbuhakĕnā ring kawah, de ni ranāk Bhaṭara. Tan āna wikaranya pwangkulun. Sakweh ning sarwwasañjatā tinrajākĕn, ya tika tan āna wikaraha; mangkin asarinanya 121) maluya ri jātinya muwah; sumbalagna 122) palipurna. Agĕng pratapa nika pwangkulun, matanyan tan yangnani; sakweh ning sañjata kabaih, sampun syuh rĕmpuk tikang sañjata, matmahan awuk. Nguniweh ikang kawah rĕmpuk matmahan Kalapātaru, wadira tumarunā, i swarnya talāga māhning ahwah, kinulilingan ing sarwwakĕmbang, andong bang, kayu mas, kayu puring. Mapa kalingan ika pwangkulun?»

Humneng ta bhatara Yamadipati, tan mojar ta ya, sangsaya budinya: «Uduh! Mapa tikang kawah tanya mandi ta ya? Yatapin ikang hatma sakti tuwin, yāyan lūcut āmwah ta ya.»

Sakweh ning pāpa: «Uduh sajñā Bhaṭara! Sampun syuh rempuk juga pwangkulun tikang kawah. Tlas ilang matmahan Kalpataru, mandira tumāruna.»

«Bwah! Dak paran taku ri yamāni!»

St.

Seg, les, rep! Dateng ta ya bhatara Yamadipati maring kawah. Kawngan bhatara Yamadipati, tumingal ikang kawah, kacaryyan buddhinya, tumwan

ikang kawah matmahan Kalpataru. Matakwan ta sang Yamadipati ring hatma:

«Uduh anāku kwang pāpa! Aparan ta kalinganya, matanyan ikang kawah syuh rempuk denyu? Apinya mati, dilahnya mangkanā. Ikang sarwwasañjata tan yangnāni riyawakmu. Aparan iku pangawakmu, matanyan ikang kawah matmahan ratnapangkajā demu, mangkana tikang patra kandagā, matmahan Kālpataru, kayu-kayu marwan emas, mawwah sarwwamanik; gtihnya kasturi kumkum 128), tinadahan kuṇḍi maṇik. Mangkāna tikang kawah, mandadi talaga mahning, katuwuhan ratnapangkajā, tujung emas magiligi manik. Mapa ta kalinganya, apan hana pañjimu 124) nguni, satus sahun lawasta kinla ring kawah. Mangke pwa yan dadi swargga ikang Yamani demu. Twah warahtaku kalinganya!»

Ling sang Yamadipati mangkana.

«Uduh sang Yamadipati pwangkulun! Tan āna waneh asiha ri ngulun, duhun <sup>125</sup>) guru ni ngulun juga sira asih rī pinakangulun. Namas te nāmaskara bhaṭara hyang Buda çrī Wirwacana! Sira ta mawarah iri ngulun; sapawkās ira ya ta ringöp ni ngulun. Ya ta ling nira nguni:

«Uduh anāku Purṇṇawijāya! Panugrahangku ri kwa phalamu nuwus rumngë ri sang hyang dharmma, tan alawas kwa kinëla ring kawah, nguniweh amanggih pañcagati sangṣara. Sapuluh wngi lawasta kinleng kawah. Kapi 126) sawlas ika, lupūta kanyu saking kawah, ather maluya ring sawanmu.»

Mangkana ta pawarah ira bhaṭara çri Wirwacana iri ngulun. Ya ta gane karanā ni ngulun tān alawas kinleng kawah denta, dadi gane ngulun lawās amanggih pañcagati sangṣara, yan apa tika 127), yan tan āna siha nira bhaṭara çri Wirwacana iri ngulun. Wruh ngulun yan agĕng pāpa ni ngulun.

«Uduh mangkana kupwa kramanya! Bhatara kupwa hasih anugraha  $^{128}$ ) nira ko? Lalah  $^{129}$ ) katuhwan ta yan mangkana. Ndah laku mulih ta ri sawanmu!»

Ya ta mulih tikang atma. Ather amita ri sang Yamadipati:

«Uduh sang Yamadipati! Ngulun amita iri kita, ndān ngulun mantuka ri sawān i ngulun, kunang pwa ikang ratnapangkajā, lawan ikang talaga, kadi kṛṭya 130) ni ngulun iki, haywa tan kinayatnakna!»

«Uduh aum ānaku. Ndah hwanya tikang Kalaratri; dumuluraknā ri kita  $^{181}$ )!»

Seg, les! Lumampah atma nikang Purṇṇawijāya, iniringāken de nikang Kalaratri. Marma tan asuwe ngawan, datang ta ya ri sawanya, palipurna mahurip muwah. Hanglilir ta ya, kagyata ya sang Kusumagandawati, tumwan i sang Purṇṇawijāya manglilir. Ya ta matanyanyanombah sang Kusumagandawati, ri swaminya:

ų

«Uduh kaka ni ngulun sang Purṇṇawijāya kaka! Siddhabhāgya juga kaka ni ngulun yan ahurip! Atyanta juga sangsaya ni ngulun kaka sang Purṇṇawijāya.»

«Uduh aringku ibu! Sampun ilang mangke klesa ni ngulun mangke rebu, huwus anahur utang ngulun ri sang Yamadipati. Tan āna sinangsayakĕn ing kakanta mangke ibu. Yadin gānya 182) lawas ta ngulun amanggih pañcagati sangsara. Yan apa ika? Yan tan hanā ni ngulun sang Kuñjarakarnna, karuhun datanga ri sajñā Bhaṭara, matanyan Bhaṭara juga masih iri ngulun wwang sanak. Yan apa ika? Yan tan kaka ni ngulun mratyakṣakna klesa ni ngulun ri Bhaṭara. Ya ta matanyan tumuturakna mangke ri kaka ni ngulun mne, mangnākna tapa sakarĕng, mangna kabhaktin ring Bhaṭara ngulun sakarĕng. Bwah ta rebu renangku! Kita atagakĕn tebu, ikang widadara, widadari, mangdulur i kita; ngulun āmujaha ring Bhaṭara.»

Ndān sampun inatāgakĕn ikang widadara widadari; paḍa ta ya dandan sahananya. Lumampah ta ya.

Seg, les! Marma tan asuwe ngawan dateng ta ya ring Buddhicinta, ri kahyangan ira bhaṭara çri Wirwacanā. Lumkas ta ya mamujā ring Bhaṭara, nguniweh tikang widadara widadari, paḍa ta ya mamujā ring Bhaṭara, tlas kāruhun sang Kusumagandawati, tanguni nguni tikang widadara widadari, paḍa mintonaken sagunanya; paḍa ta ya gamlangidung; muni tikang tatabuhan, gumuruh tanpaparungwan; geṇḍing, bwajing 188) masahuran, burañcah pinakadinya.

Ri sdang ira Bhaṭara pinujā, datang ta ya ikang dewata kabaih, paḍa mamuja ring bhaṭara çri Wirwacana, lwirnya: Indra, Yama, Barunā, Kwawera, Besrawarna; paḍa ta sira manĕmbah ri Bhaṭara, matanyan ta 134) ya sang Yamadipati ring Bhaṭara:

«Uduh sajñā Bhaṭarā nĕmbaha ngulun! Mapa dumeh ikang Purṇṇa-wijaya, mahurip muwah, denya Bhaṭara? Apan pañjinya nguni satus tahun, lawasanya kinla ring kawah. Mangke pwa yan enggal. Mapa ta kalinga nika pwangkulun? Ndān kasihana ta ranāk Bhaṭara, warahĕn ri kalinganika pwangkulun.»

«Uduh anaku Bhaṭara Yamadipati, nguniweh sang catur lokaphala kita kabaih! Dĕbyanta ḍahat anaku, ri wnangta tumakwanakĕn kalingan ikang purwwa nikang Purṇṇawijāya. Ndah paenak dentārĕngĕ! Hana ta wanwa ring Bumimandala ngaranya <sup>185</sup>). Akweh pirak, mas manik, mwang kawulanya. Sang Muladara ngaranya. Magawe ta ya punya, lwirnya: wwat patani, ghilang-gilang. Hana ta hundahaginya, rwawangnya manggawe punya, sang Kirnagata ngaranya. Ya ta rwawangnyasih-asihan. Hana ta wānwa ri Tapalinada ngaranya. Hana ta ya wwang irika, atyanta kasyasihnya, tan panak tan padṛwe, sang Utsahadharmma ngaranya, salakirabi, ngarane ka-

24

sihanya, sang Sudharmmā. Tanpahingan kāsyasihnya, tuhun budinya juga wāngal, asṛḍa, sabda manis wulāt arum. Atyanta ta paramartanya, apan uwus angrungu sang hyang Dharmma. Ya ta milu manggawe punya; sawijil-wijil ning tanganya, den āsungakĕna maring sang maliwāt awan, dinuluranya enāk ambĕk, manah sṛda, sabda manis, wulat arum. Hana ta punya nika sanḍingnya sang Muladara, ugwanya magawe punya. Ya ta matanyan panguman-uman sang Muladara, ri sang Utsahadharmma, lingnya:

«Eh kwang Utsahadharmma! Kwang pāpa punya <sup>136</sup>) kaṣesih! Mapa ta kwa manggawe punya, ri sandiku magawe punya? Cĕmĕr ko satwadhama! Demu manggawe punya, tan pawrat salawe. Hantusamu kwa ya tah, tan tumingalakwa ireku, deku magawe punya. Amunuh aku kbo sapi, celeng twak skūl akweh wwang pada warĕg sakweh ning amangan. Kwa po putu kumalĕwih, tumatari punyangku. Btah tan eri <sup>137</sup>) kwa putu, tumingal ireku? Lunga dodwah! Ilag kwa sakerika!»

Mangkana ling sang Muladara, manguman-uman ri sang Utsahadharmma. Mwajār ta sang Utsahadharmma ri kasihnya:

«Uduh anten i ngulun sa Sudarmeka <sup>188</sup>) renangku ibu! Mapa dayanta rari? Arep tinudung ngwang ibu, de nira sang Muladara. Sira ta nini akwan mintare ring ngwang.»

Sumahur ta kasihnya:

«Uduh kaka sang Utsahadharmma! Ndi karanā ni jněk, kita yan tan kinarěpan? Paran ta karāna ning tṛṣṇahā, apan tan panāk, tan paḍrwe. Mapa yan lumaku wiku, umungsi maring mandala? Tangusi ring wanangwangsa, manusup ing alas, ta mangnakën tapa. Maran tan mengkene ring dlahan.»

Sumahur ta swaminya:

«Uduh ari ni ngulun ibu! Antyanta dahat iku hangnangönta ibu. Bwah tebu kasiddhakna tiku praywajñānanta!»

Ndah lumampah ta ya, ndān mangĕnakĕn tapa. Hana ta gunung Sarwwaphala ngaranya; irika ta ugwanya matapa, magawe patani, patamuyan. Sakweh ning maliwātan, manungsung 139) paḍa pahlahla ring pambikānya. Hana lunga hana nginĕp ta wwang, paḍa winehanya enāk ambĕknya. Pira ta lawasnya mangnākĕn tapa, hangkara ya dwīdasa, enak mangkana. Pjah ta ya sang jalu istri, mwakta ta ya siddha lpas de ning pagawenya, tapabrata, lawan punya. Mulih 140) ta ya maring kendran. Ya ta dadi sang hyang Indrā, kunang sang Muladara 141), ya ta dadi sang Purṇṇawijaya. Hestunya magih swargga, de ning punya nika nguni, mwaga dinulur i manah kroda. Ya ta karananya tumiba ri kawah. Kunang pwa sang Utsahadharmma 142), tuma-kwanakĕn sang hyang Dharmma. Ya ta nimitanya tan alawas lumĕbu ri kawah, nguniweh pamanggihnya pañcagati sangṣara. Kunang undahaginya, sang Kirnagata ngaranya, ya ta milu krodha, nguniweh tan wruh malĕpas

kayu <sup>143</sup>). Pjah pwa ya, ya ta dadi sang Kuñjarakarṇṇa, apan iya milu kroda, hapeda ri wwang kaçeṣih. Kunang sang Utsahadharmma, asisihānamiçeṣaning sang Purṇṇawijāya, hapan ya kroda nguni. Paḍa ta ya magugwani sang hyang Dharmma, ya ta nimitanya tumumpak ing swargga. Ndah i wruhanta sang catur lwakaphala, nguniweh sakweh ning dewata kabaih!»

Mangkana wuwus ira bhatara çri Wirwacana, umarahakna mula nikang Purnnawijaya, mwang ikang Kuñjarakarnna.

»Ndah iku ta, sang catur lwakaphala, tingalana phala ni rumaksa sang hyang Dharmma!»

«Uduh sajñā Bhaṭara, němbaha ranāk Bhaṭara pwangkulun. Mangkana kupwa pwangkulun, purwwatisti nikang Purṇṇawijayā, mwang ikang Kuñjarakarṇṇa. Purwwatisti kupwa hetunya, ya nimitanyika tan alawās tumēmpuha ri Yamani, mwang pamanggihnya pañcagati sangṣara.»

«Uduh anaku sang catur lwakaphala kita kabaih! Ndah tingālana ta karma ning wwang wruh ri sang hyang Dharmma: tan alawas amanggih lara çangṣara.»

«Aumangkana kupwa pwangkulun.»

Rĕp paḍa ta ya mānĕmbah tinggāl asĕmbah ri Bhaṭara. Athĕr amit matukā ri swargga nira swawang-swawang. Ya ta tirunĕn de ni dadi wwang: sira sang wruh rumgĕp sang hyang Dharmma, matuk maring swargga nira.

Seg, rep! Pada tinggal asembah, sakwehan ing watek dewata kabaih. Kawkas ta sang Purnnawijaya. Amita ya ri kasihanya:

»Uduh ibu renangku! Ndān ngulun amit iri kita, ndan ngulun tumutura kākā ni ngulun sang Kuñjarakarṇṇa, ngulun manganakna tapa sākarĕng. Ngulun ānahur utang ri sang Yamadipati, nguniweh ri sajñā Bhaṭara. Agĕng juga hutang ni ngulun hurip; tan kna sinahuran. Muliha ta rebu, iringĕn ing Widadara Widadari. Are tebu! »

\*Uduh kakā ni ngulun sang Purṇṇawijaya! Ndān arep i ngulun yan amilu mangnākna tapa kaka. Matyahuripa ngulun lawan kita kakā; tan bisa dwah ngulun lawan kita kāka».

Tangis-panangisang Kusumagandawati.

E

«Uduh ariku nini sang Kusumagandawati! Ila-ila ngwang atapahāmawestri. Bwatan lepas, kadi ngulun ālawāsa mangnaken tapa! Uliha ngulun ibu dwidasa, mulihatapa rebu 144) renangku!»

«Uduh kaka ni ngulun sang Purnnawijayā! Durung wareg asih ngulun iri kita, kaka sang Purnnawijaya.»

Ndah pamulih ta sang Kusumagandawati, ather anangis atūt awan, iniringaken de ning Widadara Widadari. Seg, les! Marma tan asuwe ngawan, datang ta ya ring kendran, mamujā, masamadi ginengakenya. Sawurinya sang Kusumagandawati, amita sang Purnnawijaya ring Bhatara:

ង្គទូទ្រ្យាញសារៈគារនេះសាទិវិទ្ធានៃការគិវិទ្ធានិវិទ្ធានិវាស្នានាទ្ធានាទ្ធានាស្វាល់ ក្នុងព្រះពិងង្គិរបានប្រធានា ក្នុងជាល្អមន្ត្រាញការគារគារបើដាក់ស្វិទ្ធារៈគារក់ស្វិញ បន្ទេក្សាស្វិលវិសាភាមួយការប្រើស្វិតិបានក្នុងក្នុងនិវិទិសិ ក្នុងជាល្អប្រសាធានានេះគម្រោយដើម្បីរៈគារបានប្រែកិន្តិស្វិសិវិទិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិ ក្នុងក្នុងគ្នាល្អប្រភាពប្រភពគ្រះគារក់ស្វិសិសិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិស្សិសិសិសិសិសិសិសិសិសិសិសិស

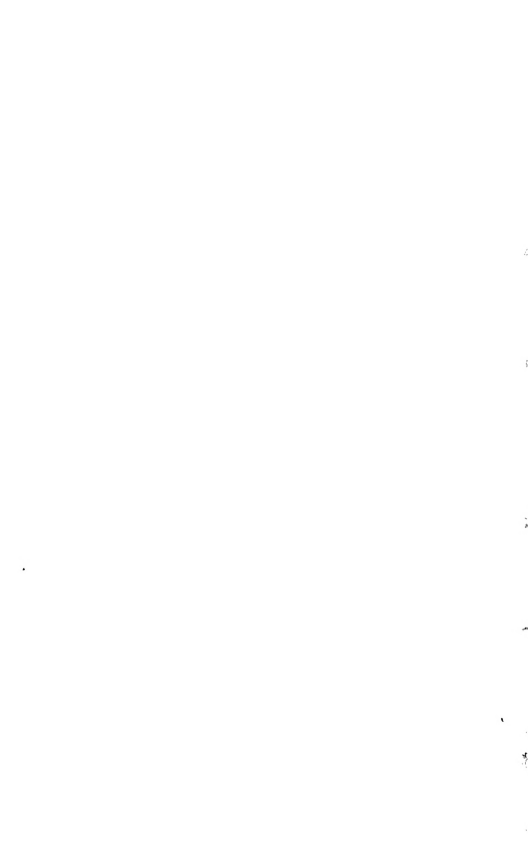
្នុងឲ្យង់ខ្លើមកនិញមនុស្សនាសិល្បាលអង្គប្បិល្បាលការបាលបានទង្គុំប្រធានាស្វាលបាន ប្រធានាស្វាលបាន បានប្រធានាសិល្បាល ខ្លួន និងម្យាស់ ប្រធានាស្វាលប្រទៃស្វាលបាន ប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធាន ខ្លួន និងមន្ត្រាស់ ប្រធានាសិល្បាលប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាល ខ្លួន និងមន្ត្រាស់ ប្រធានាសិល្បាលប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលបាន បានប្រធានាសិល្បាលប្រធានាសិល្បាលប្រធានា

|   |     | ₩      |   |
|---|-----|--------|---|
| • |     |        |   |
|   |     |        |   |
|   |     | ·<br>: |   |
|   |     | -      |   |
|   | • • |        |   |
|   |     |        | • |
|   |     |        |   |
|   |     |        | , |
|   |     |        |   |

## Zang I–VI van het Oudjavaansche Rāmāyana in vertaling.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, Deel 73.

's-Gravenhage, 1917.



Het Oudjavaansche Rāmāyaṇa is een zelfstandige bewerking van de stof welke in 't klassieke Indische heldendicht van Vālmīki behandeld is. De Javaansche dichter, volgens de overlevering Yogīçvara geheeten, hetgeen meer een kwaliteit dan een eigennaam schijnt te wezen 1), volgt in 't algemeen het beloop der geschiedenis van Rāma zooals wij die vinden in 't

Indische epos, maar zijn werk is zeer veel geringer in omvang, niettegenstaande de dichter van het Kakawin er allerlei van eigen vinding, vooral in de drie laatste Sarga's, bijgevoegd heeft. Het Javaansche gedicht is zooveel eeuwen jonger dan 't Oudindische, dat het ons niet kan bevreemden, wanneer wij daarin een andere manier van behandeling, getuigende van een verandering van litterairen smaak, aantreffen. Aan natuurbeschrijvingen en min of meer idyllische schetsen is meer plaats ingeruimd in afwijking van 't meer streng epische karakter van 't oude Rāmāyaṇa. Trouwens ook in Indië zelf was in de Middeleeuwsche kunstgewrochten de manier waarop de oude legendarische stoffen behandeld werden anders dan in den voor-

tijd, al komt de neiging tot het beschrijvende, bloemrijke en romantische niet zoo sterk op den voorgrond als in de meeste Javaansche voortbrengselen der fraaie letteren. De lezer zal misschien de opmerking maken dat de toon in den Eersten Zang droog is als van een kroniek, doch dat is zeker een gevolg van opzet: dat begin van 't gedicht moet beschouwd worden als een inleiding tot de lotgevallen in 't heldenbedrijf van Rāma 2).

Bij 't vertalen heb ik mij zoo dicht mogelijk aan 't oorspronkelijke gehouden, tengevolge waarvan 't Hollandsch een allesbehalve idiomatisch voorkomen heeft, doch mijne vertaling is in de eerste plaats bestemd voor

voorkomen heeft, doch mijne vertaling is in de eerste plaats bestemd voor beoefenaars van 't Oudjavaansch. Intusschen zullen ook wel andere lezers mijne proeve van vertaling willen inzien; te hunnen behoeve wil ik hier 't een en ander opmerken aangaande zekere eigennamen die door hun synoniemie verwarring zouden kunnen stichten. Zoo komt reeds in 't begin Trivikrama voor als benaming van Viṣṇu. In den Tweeden Zang treedt op Paraçu-Rāma (d. i. Rāma met den bijl), anders genaamd Bhārgava (d. i. naneef van Bhṛgu), en Jāmadagni, Jamadagni's zoon. Omtrent den naam

der menschenvretende Tāṭakā zij opgemerkt dat deze vorm de juiste is, evenals in 't Sanskrit, o. a. Rām. I, 24, 26 vgg. (Bombay ed.). Haar zoon,

<sup>1)</sup> Zie v. d. Tuuk, K. B. Wdb. onder Yogīçwara.
<sup>3)</sup> De namen Rāma, Rāmabhadra, Rāmadeva, Rāghava, Dāçarathi wisselen af gelijk

in 't Sanskrit.

Mārīca, heet Tāṭakeya in het tooneelstuk Bālarāmāyaṇa p. 56. Minder juist is de vorm Tāḍakā, die in 't Petersb. Wdb. en Kzg. Wtb. wordt opgegeven.

De Nieuwjavaansche overzetting in Matjapat-maten is in een stijl van weinig verheffing en gaat zich gaarne te buiten aan opsmukkende beschrijvingen, al brengt ze ook wel eens bekortingen aan. Het begin is de voorgeschiedenis van Rāma, die aan een andere bron dan 't Oudjavaansche gedicht ontleend is.

Na deze korte inleiding volgt hier mijne vertaling.

I.

- 1. Er was een voortreffelijk vorst, vermaard, wereldberoemd; zijn vijanden bogen nederig voor hem; hij was zeeghaftig, geleerd in alle wetenschappen, Daçaratha met name.
- 2. Hij was «Trivikrama's Vader,» daar hij de vader werd van den god Viṣṇu bij diens menschwording; het doel dat deze beoogde met als mensch geboren te worden, was het heil der gansche wereld te bevorderen.
- 3. Daçaratha was rijk in deugden: ervaren in den Veda, eerbiedig jegens de goden, niet nalatig in de vereering der Voorvaderen, liefderijk jegens al zijne verwanten.
- 4. (Wat men noemt 's menschen) inwendige vijanden, die in het hart hun zetel hebben, het eigen ik nabij zijn, n.l. hartstocht enz. die waren in hem niet aanwezig. Hij was (even) heldhaftig (als) ervaren in politiek beleid.
- 5. Gelijk een wolk die regen uitstort, deelde hij zijne giften uit; de ongelukkigen, blinden, rampzaligen werden steeds door hem begiftigd, en vooral brahmanen en leeraren.
- 6. En hij was waarheidlievend in zijn spreken; zelfs tot zijne vrouwe sprak hij geen jokkernij, hoeveel minder dan tot vreemden; alwat hij zeide, was bijzonder lief en nuttig.
- 7. Hij was (alleszins) waardig de aarde te beheerschen. Ook was hij een trouw en oprecht vriend van god Indra. Hij was een standvastig belijder van het Çiwaïsme; de dienst van Çiva werd standvastig door hem geoefend.
- 8. Alle Kṣatriya's waren hem onderdanig, nederig en vol eerbied; het was alsof zij (hem) steeds hulde boden, zoodat zijn roem (steeds) grooter werd.
- 9. Zijn zin was rein als de Maan; het heil van anderen zoekend; werkzaam opdat de wereld gelukkig mocht wezen. Hij was als Indra in persoon, al was het met dit verschil dat hij op aarde verwijlde.

- 10. Zijne majesteit glansde en bewerkte, dat de wereld genoegen had, gelijk het vuur in de offerplaats glanst en het genoegen der wereld teweegbrengt.
- 11. Er was in de hoofdstad, welke Indra's hemel geleek, eene menigte van deugdzame geleerden; n.l. in Ayodhyā, het wereldberoemde; dit was de residentie van den vorst.
- 12. De Hemel (van Indra) zelf deed in schoonheid onder voor Ayodhyā, de al-overtreffende stad, welke ten allen tijde in gelukkigen staat verkeerde, zoowel in den regentijd als in het droog seizoen.
- 13. Alle kostbare zaken: goud, zilver en edelgesteente waren daar voorhanden, als waren het de blinkende tanden der stad welke den hemel, die voor haar onderdeed, uitlachte.
- 14. Daar waren gebouwen van goud en edelsteen, omgeven door een liefelijken tuin, waar schoone meisjes wandelden, gelijk aan de Hemelnimfen op den Meru.
- 15. Kristallen in menigte vonkelden aan de belvedere, schoonschitterend en prachtig vertoonden zij zich in den vorm van den Ganges die van den Himālaya nederdaalt.
- 16. De vorst genoot volop onvergelijkelijke heerlijke geneugten smakende; onbevreesd, daar niets te duchten was en alle naburige vorsten nederig tot hem kwamen.
- 17. Kaikeyī, Sumitrā en Kausalyā waren de drie gemalinnen van den Vorst; zij waren gelijk aan Durgā, Gangā en Gaurī in schoonheid en voortreffelijke eigenschappen.
- 18. De Vorst was gelukkig in den echt, daar zijne koninginnen hem alle evenzeer met zorg dienden. Geene van de koninginnen koesterde jaloerschheid, alle drie waren eendrachtig.
- 19. Gelijk de Wijze welbehagen gevoelt in zijne gehechtheid aan Rg-, Sāma en Yajur-Veda, zoo had ook Daçaratha welbehagen in de koninginnen.
- 20. Reeds lang was hij in liefde vereenigd geweest met de koninginnen; alle genoegens in de echtelijke gemeenschap: omhelzingen, kussen enz., werden door hem genoten.

1

- 21. Hij verlangde zonen, kinderen te hebben, dewijl hij verzadigd was van zinnelijk geneugt, doch lang bleef hij kinderloos; daarom wilde hij een offer aanrichten.
- 22. Nu was er een zekere Rsyaçringa, geprezen en beroemd als ervaren in de Çāstra's en zonder gelijke in al zulke offers die voortreffelijk kroost tot vrucht hebben.
  - 23. Deze nu werd door den Koning uitgenoodigd om naar Ayodhyā te

gaan en daar als Purohita (priester) te fungeeren. Hij gaf gehoor aan de uitnoodiging en het vriendelijk verzoek om te offeren.

- 24. De benoodigdheden van 't offer waren in gereedheid: brandhout van Ficus religiosa, bloemen, reukwerk, vruchten, wrongel, geklaarde boter, zwarte sesamum, honig, alsook potten Kuçagrassprieten, schetsen <sup>1</sup>), en onontbolsterde rijstkorrels.
- 25. Hij (Rṣyaçṛṅga) begon dan te offeren; de Preta's (geesten der afgestorvenen) enz., Piçāca's (kabouters), Reuzen werden bezworen, en alle booze geesten die het offer zouden storen, verdreven.
- 26. Alle vereischte ceremonieën werden verricht: aanroeping, vestiging (van den god) in tegenwoordigheid (van den offeraar); de priester richtte zijn gedachten op den Opperheer (Çiva), opdat deze (als Agni) in de vuurplaats zou zetelen.
- 27. Nadat de god geplaatst was, werd de offerboter gesprenkeld, benevens zwarte sesamum en honig, mitsgaders brandhout van Ficus religiosa.
- 28. De heilige vuurplaats werd vereerd, de offerketel ging rond met visch, vleesch, wrongel enz., mitsgaders offerrijst vermengd met allerlei smakelijks.
- 29. Op het oogenblik dat de god opvlamde werden al de offeranden aangeboden: kruiden, vruchten, wortels, alsook bloemen, parfums, wierook, enz.
- 30. Nadat echter de god vereerd was, werden de groote Ŗṣi's volledig gespijzigd, en de monniken die tegenwoordig waren ontvingen eerbetoon en priesterloon.
- 31. De overige groote Rṣi's die hulde bewezen met een volledig heerlijk offer van wat gezondheid bevordert door geur en smaak, ook zij werden gespijzigd door de gemalinnen des Konings.
- 32. Na verloop van tijd werden de vrouwen van Daçaratha tot diens vreugde moeder; Rāma, de oudste zoon, werd (geboren) uit de vorstin Kausalyā.
- 33. Kaikeyī had tot zoon Bharata, (die) beroemd (werd), grootmachtig, begaafd met voortreffelijke eigenschappen. Vorstin Sumitrā had tot zonen Lakṣmaṇa en Çatrughna.
- 34. Bij de geboorte van al de zonen werden brahmanen en leeraren verzameld; ten volle werden zij door den Koning met eerbewijzen ontvangen en op een maal onthaald.
- 35. Toen de koningszonen ouder werden, kregen zij onderricht om den wapenhandel te leeren. De Eerwaarde Vasistha, die bekwaam en ervaren was in de boogschietkunst, onderwees hen.

<sup>1)</sup> Wrtti, Bal. orti, nit Skr. varti. Zie K. B. Wdb. onder orti.

- 36. Niet lang genoten Rāma en zijn drie jongere broeders onderricht van Vasistha of zij waren kundig en ervaren in alle wetenschappen.
- 37. Al wat de groote Wijze onderwees, dat alles zonder onderscheid was grondig ingestudeerd. Zij werden daarom in de wereld met roem bekend als deugdzaam en braaf, hoe jong zij ook waren.
- 38. Er was een zekere Rṣi, de zoon van Gādhi, een meester onder de Yogins en een heremiet, een Rṣi van Kṣatriyageslacht, Viçvâmitra geheeten. Deze hoorde van Rāma's buitengewone begaafdheid.
- 39. Diens kluizenarij werd verwoest door gruweldaden-bedrijvende Reuzen; daarom wenschte hij dat zijn kluizenarij door Rāma zou beschermd worden.
- 40. De voortreffelijke Rṣi begaf zich naar Koning Daçaratha; met eerbied ontving de Vorst zijn bezoek, nederig maakte hij zijn sembah hem tegemoet gaande.
- 41. «Wat is het doel van den grooten Rsi? Gij zijt een meester in machtige spreuken, slaagt in alles wat Gij wenscht; Gij tracht steeds naar de waarachtige waarheid, wat het hoogste is voor Wijzen als Gij zijt.»
- 42. Daarop antwoordde de Rsi: «Wat Gij zegt Vorst, is waar, juist inderdaad. Ik, dien Gij voor U ziet, ben een asceet die zelfkastijding oefen, (voor wien) hoogere kennis en Yoga (concentratie des geestes) het hoogste is.»
- 43. «Wat ik nu van plan was te doen, is te verzoeken dat de Koning mij bescherme. Eens terwijl ik offerde, vertoonden zich plots Reuzen die mij stoorden.»
- 44. «Indien het nu voegt, moge Rāma naar de kluizenarij gaan om die te beschermen en mij steunen opdat ik de Reuzen die mij hinderen, dooden kunne.»
- 45. Zoo sprak de groote Rsi. De Vorst had Rāma zeer lief, en zonder te antwoorden boog hij voorover. Daarop sprak de Rsi weder:
- 46. «O Koning Daçaratha! hoor dan naar wat ik zeg en neem het zorgvuldig ter harte. Indien het niet voegt (wat ik verzocht heb), vergeef dan wat natuurlijk is van iemand die met aandrang om een gunst vraagt.»
- 47. «Eenerzijds is het de plicht van iemand zooals Gij zijt, dat hij tot steun strekke van alle asceten; alwie in vreeze verkeeren, moet Gij beschermen in alle moeilijkheden.»
- 48. «Anderzijds is het de plicht van iemand zooals ik, U te onderrichten in hetgeen als plicht beschouwd wordt, wat goed of wat kwaad is; ik moet iemand zooals Gij zijt onderrichten in wat behoorlijk is.»
- 49. «Brahmanen en Ksatriya's behooren bijeen: het ligt in den aard dat zij bij elkander toevlucht zoeken; geestelijken zonder vorst zijn verloren, doch ook vorsten zonder geestelijken gaan te gronde.»

- 50. «En dit is geen hachelijke zaak, want Rāma, zegt men, heeft groote kracht. Onder Uwe kinderen, doorluchtige Vorst, is er geen die hem in krachtigheid evenaart.»
- 51. «Daarom, o Vorst! twijfel niet dat Uw zoon zal overwinnen, en dat de Demonen en Reuzen zullen omkomen tengevolge van Rāma's macht.»
- 52. Zoo sprak de groote Rsi. De vorst zweeg slechts, al peinzende; in zijn geest weiselende, verlegen, vermocht hij niet antwoord te geven.
- 53. «Indien Rāma nu gaat om de vijanden van den Rṣi in de kluizenarij te bestrijden, zal hij zeker verschalkt worden en omkomen, want hij is nog een knaap, onbedreven (om zich te redden) in gevaarlijke omstandigheden.»
- 54. «Wel is waar is hij bedreven in den wapenhandel, maar hij is niet gewoon gevaarlijke vijanden te bestrijden; de Reuzen zijn alle tooverkundig en verraderlijk bij het vechten».
- 55. «Als ik echter weigerachtig ben om den Rsi ter wille te zijn nu hij hier hulp komt vragen, zal hij, in zijne verwachting teleurgesteld, toornig worden, en worden wij alle zeker door hem vervloekt.»
- 56. Nadat hij een tijd lang had nagedacht, antwoordde hij dat hij toestemde en niet weigerachtig bleef: «Ja, ja! zooals Gij, groote Rsi, beveelt; indien het zoo behoort, zal ik, Uw dienaar, U helpen.»
- 57. 'De knaap is jong, onervaren, heeft nog niet gevochten en nog geen vijanden gezien; zoo hij echter in staat zal wezen U te beschermen, zal ik Uw verzoek, groote Rsi, niet weerstreven.'
- 58. Daarna was de Rṣi tevreden. Hij stond op en nam verlof om dra naar huis terug te keeren. Rāma maakte zich gereed om op weg te gaan naar de kluizenarij.
- 59. Lakṣmaṇa, de voortreffelijke, hij deelde alle lief en leed met Rāma en was in zijn geest bestendig hem verkleefd; daarom ging hij mede naar de kluizenarij.
- 60. Hij was het beeld, het voorbeeld ter navolging voor hen die zich beijveren om (hun meerdere) te dienen: overal waar Rāma heentoog, ging hij mede; hij bleef niet achter, overal waarheen Rāma zich begaf.
- 61. Het was morgenstond: het licht breidde zich uit over 't schoone landschap; de beide (gebroeders) begaven zich op weg na afscheid genomen en hun sembah gemaakt te hebben. Zij droegen een boog en den pijl Samhārarāja met zich. De vrouwen in Ayodhyā treurden weemoedig.
- 62. Toen 't oogenblik gekomen was dat men zich op weg zou begeven, hieven de geestelijken hun zegenbeden aan, en de vorstelijke muziekinstrumenten werden getokkeld om geluk te wenschen voor hen die op weg zouden gaan. De rechterarm van Rāmabhadra begon te trillen, zacht, om te verkondigen dat zijn vijanden tot den laatsten toe zouden verslagen worden.

## II.

- 1. Het was juist herfst toen zij (Rāma en Lakṣmaṇa) zich daarheen (naar de kluizenarij van Viçvāmitra) begaven en de oorden die zij op hun weg zagen alle even liefelijk waren. Zij ontmoetten tal van groote stroomen met heerlijke badplaatsen; lusthoven, meertjes, watervallen, alle even helder.
- 2. Witte en roode lotussen geurden; de bijen gonsden, 1) met opgewektheid hun toon latende klinken; en een zachte wind blies, een zoeten geur verspreidende. Rāma en Lakṣmaṇa hadden te dier stonde hun vreugde aan dat (alles).
- 3. Langs de kanten der wegen stonden overal bloemen verspreid, die Rāmabhadra al voortgaande plukte. Zij (de gebroeders) namen een bad, zich reinigende, in een vliet. Daarna gingen zij genoegelijk uitrusten op een vlakken steen.
- 4. Vol ontloken waren de Nymphaea's <sup>2</sup>) met roode bloemen; de golfjes van 't meertje maakten dat zij in beweging kwamen, zoodat zij zich vertoonden als vuurvlammen die zich bewegen. De bijen, daarboven rondzwervende, waren als het ware de damp er van.
- 5. Bekoorlijk leek het bosch, dat, als wilde het zich spiegelen, zich voorover boog, zoodat de schaduw er van duidelijk zichtbaar was in 't water. Een brutale Delegvisch, zich snel bewegende, bracht stoornis, zoodat de schaduw, daardoor in de war gebracht, verdween, onduidelijk werd.
- 6. Toen was de tijd daar dat de Dagvorst verscheen: de Nymphaea's kwijnden, weg was hun schoon; het was of alle boomen mede bedroefd waren, de vogels maakten een luidruchtig geluid, dat men voor hun geween zou kunnen houden.
- 7. En de boomen deden zich voor alsof ze wilden bekeken worden, en ook de meertjes waren blijde. De bloemen er van, alle wit, waren, als het ware, hun oogen, en de zwarte bijen die er op zaten hun oogappels.
- 8. De waterroos begon te beven, door den wind getroffen, en roerde zich; het leek als weerde zij van zich af, als (een vrouw) die koppig tegen haar man mokte; de hommel was vroeger naar de Nymphaea gegaan. Daarom was zij afkeerig. Jaloerschheid ligt in den aard van een beminde huisvrouw.
- 9. În 't woud laten dolblijde bijen een liefelijk geluid hooren. De reeën slapen, in de meening dat hun een (slaap-)lied is toegezongen geworden. Ook de Caṇḍāla's komen daardoor tot misvatting, dewijl zij vast meenen kweelende Kalahamsa's <sup>3</sup>) te hooren.

<sup>1)</sup> Ghürnniga in den gedrukten tekst is een drukfout voor ghürnnita.

<sup>3)</sup> Gewoonlijk verstaat men onder kumuda de witte, in den nacht bloeiende waterlelie, maar er is ook een specie van Nymphaea rubra.

<sup>\*</sup> Een soort zwanen,

- 10. Helder, glanzend zijn de schoone meertjes, steeds toenemende in pracht, beschenen overal door 't licht der Zon, vermiljoenkleurig als lak waarvan de glans rood is. Ze lijken op 't gezicht als vuurgloed tot water gesmolten.
- 11. Zoo zagen zij de bekoorlijke woudstreek. Daarna zagen zij vruchtbare hoogvelden, prachtig, waar rijst groeide, alle effenglad, daar ze pas gewied waren, verrukkelijk. Rāma en Lakṣmaṇa aanschouwden die schoone velden met vreugde.
- 12. Hun weg ging over streken in 't gebergte met koeien die aan het weiden waren. Zij beschouwden dan de runderkraal. De koeherders waren in den morgenstond aan 't melken; hun werk was melk naar Ayodhyā te brengen.
- 13. Herderinnen, vrouwen van de bewakers der runderkraal en bergmeisjes keken inderdaad met weinig ingetogenheid naar de twee gebroeders die voorbijgingen; zij waren gerust nu zij pas naar de koeien omgezien hadden, vóórdat zij gingen kijken.
- 14. Diep was 't geluid der karnenden, en vroolijk, (zoodat) men het zou kunnen houden voor de muziek van wie in gezelschap een drinkgelag houden. Alle personen die karnden leken als te dansen, terwijl hun beide armen beurtelings zich bewogen.
- 15. Dartel maakten de reeën vlugge bokkensprongen. Het was 't herfstseizoen dat ze zoo dartel maakte. Op de hooge vlakten waren ze aldoor aan 't vreten. Rāma en Lakṣmaṇa hadden veel pret met er naar te kijken.
- 16. Helderwitte wolken, groot en dik, verbreidden zich onder aan de zijden der bergen. Door den steeds toenemenden wind rezen zij hoe langer hoe hooger, zoodat zij op 't gezicht den weergaloozen Himavat geleken.
- 17. En een leeuw die zich daar aan den bergkant bevond brulde; zijn geluid weêrgalmde met kracht in 't luchtruim. Toornig, van zins om aan te vallen, blikte hij naar boven. Och! dwaze leeuw, die waande dat zijn vijand brulde.
- 18. Aan den kant zagen zij daar ook een schoonen waterplas, die alleen witte lotussen had; er waren geen roode bij. Zonder dat men ze zag, waren er ook witte ganzen die daar zwommen; alleen hun zacht, teeder, fijn geluid was te hooren.
- 19. Onder alle waterplassen was er geen zonder lotussen. Het ontbrak niet aan lotussen die alle vol bijen waren, en de bijen gonsden alle; er waren geen die hun geluid niet lieten hooren; hun geluid was oor-streelend, geen enkel was onaangenaam.
- 20. Toen Rāma en Lakṣmaṇa aan de kluizenarij van den grooten Ziener gekomen waren, kwamen alle hermieten te gader hun tegemoet. Met

wijwater, bloemen, vruchten, wortels, reukwerk, wierook, betelnoot, drinkwater, werden de gasten door den grooten Ziener onthaald.

- 21. Nadat zij 't gastmaal genuttigd hadden en verzadigd waren, vermeiden zij zich in de kluizenarij des grooten Zieners. Alle asceten spraken vertrouwelijk met hen en met hoogachting, zoodat zij met genoegen en gerust in de kluizenarij vertoefden.
- 22. Liefderijk gaf toen de Rṣi hun goddelijke (d. i. gewijde) wapens; tevens werden Rāma en Lakṣmaṇa in de geheime leer onderwezen. De goddelijke, onfeilbaar-machtige (geheime) kundigheden, (genaamd): Atidurjayā, Jayā, Vijayā, Jayantī, die werden hun medegedeeld 1).
- 23. Al die wetenschappen zijn door hen duidelijk begrepen geworden. Zij vermeiden zich in de schoone woudstreken. Daar zagen zij in eens een Rākṣasī (Reuzin) komen met geen ander doel dan om te moorden, een onderdaan van koning Daçāsya (Rāvaṇa), met name Tāṭakā.
- 24. Rāma spande zorgvuldig zijn goeden boog, den goddelijken Gaṇḍīva en legde een scherpen pijl op; hij mikte op haar nek, zonder missen, en Tāṭakā viel bezinningloos nederrollende.
- 25. Zij was nu dood en de groote Ziener was verblijd; de welvarende kluizenarij had niets meer te duchten. Voortaan hielden de vogels op met bevreesd en bedrukt hun geluid te laten hooren. Knapen van den grooten Ziener lieten zich hooren en redeneerden weder (over philosophische kwesties).
- 26. Vroeger toen Tāṭakā er nog was, zwegen de asceten; tijgers zwegen stil in hun holen, zich schuil houdende; de leeuwen kreunden, hongerig, mager, uitgeput. Slechts de rhinocerossen aten zich zat: zij zochten hun toevlucht in de doornstruiken.
- 27. Nu is Tāṭakā, het voorwerp van hun vrees, dood; de tijgers houden op met vasten, verzadigen zich aan de menigte van wild, reeën; de leeuwen zwerven zeer gewelddadig rond in 't bosch, roovende; door dolle olifanten te eten maken zij een einde aan hun vasten.
- 28. Alle gewassen die de Rsi's plantten, nu niet meer vernield, gedijden prachtig en droegen tegelijk vrucht: Mangga's, Ambawangs spoedig dicht bezet bogen allen nederwaarts: het leek op 't gezicht alsof ze hun vruchten als sembah aanboden.
- 29. Toen de kluizenarij (weder) welstand en volkomen gedijen genoot, werden Rāma en Lakṣmaṇa door de Rṣi's gehuldigd. Zij werden gebaad, eervol onthaald, en namen plaats op het rustbed. Daarop sprak de Rṣi, terwijl hij zijn blik vestigde op hen die van goddelijk geslacht waren:

<sup>1)</sup> Het is opmerkelijk dat die namen van kundigheden in onze Sanskritbronnen niet aangetroffen worden,

- 30. «O! Rāma en Lakṣmaṇa, mijne zonen! luistert nu wat ik zeggen zal. Gij beiden zijt een deel van Nārāyaṇa; uw lichaam is wezenlijk Viṣṇu. De geheele wereld is weleer door U in stand gehouden; gij beschermt onze offers; door U kunnen wij hier onze offerhandelingen volbrengen.»
- 31. Zóó sprak de groote Ziener. Daarop antwoordden de geëerden: «Het is zooals Gij zegt, groote Ziener. Gij hebt niets te duchten, want de macht van Uwe ascese is groot, onovertreffelijk. Dat is de oorzaak dat wij Uwe vijanden zullen overwinnen.»
- 32. Zóó sprak de voortreffelijke koningszoon Rāmabhadra. Hij nam zijn wapentuig: boog en goddelijke werpwapens, en maakte zich op en ging behoedzaam rond in de kluizenarij. Lakṣmaṇa vergezelde hem, eveneens gewapend.
- 33. Daarop werd aan al de Rṣi's de verschuldigde eer bewezen 1). Weldra kwamen de vijanden tegelijk opzetten in dichte drommen, vreesclijk, als wolken in 't luchtruim wanneer ze nederhangen. Zij hadden gruwelijke slagtanden; die slagtanden geleken bliksems.
- 34. Fluks keek daar Laksmana naar boven. Vastberaden spande hij zijn boog terwijl hij de houding aannam van (bij 't schieten) met aaneengesloten beenen te staan. Zonder fout mikte hij herhaaldelijk met zijn halvemaanvormigen pijl, en verdelgd sneefden allen zonder dat er één overbleef.
- 35. Hun hoofden waren zeer gruwelijk, vreeselijk als van Rāhu; hun geluid kermde vervaarlijk in 't luchtruim, en hun lichamen vielen als hoofdelooze rompen donderend ter aarde. Alle asceten zagen het aan met angst.
- 36. Nu rukte Mārīca, hun hoofd, aan met wraakgevoel bezield. Terwijl hij een toovergestalte aannam, rukte hij aan, den vijand tegemoet. Rāma, niet uit het veld geslagen, de moedige held, ging voorwaarts. Om Mārīca op de proef te stellen, sprak de prins:
- 37. «Mārīca, dwaas! wat wilt gij hier in de kluizenarij? gij, een vleescheter, bij de kluizenaars die geen vleesch plegen te eten. Indien gij echter goud verlangt van de asceten, (zeg ik): alles wat monnik heet, heeft geen have, is zeer arm.»
- 38. «O! zeer verdwaasde, zeer onnoozele Rāmabhadra! Niet goud is het waarom het ons te doen is met hier te komen. Geen vleesch; niets er van. Wij willen hier alleen verwoesting aanrichten. Het ligt in den aard van ons, Reuzen, vijanden der wereld te zijn.»
- 39. «De offerenden te storen, en onschuldige asceten te dooden, dat is de plicht van demonen 2), van echte Reuzentelgen. Boosaardig, zeer ge-

<sup>1)</sup> D.i. R. en L. verzochten te mogen weggaan.

<sup>2)</sup> L. in den tekst ninna voor nina v.

welddadig, zijn wij er steeds op uit om de wereld te verschalken. Onze aard is wreed; geen is er goedgezind.»

- 40. «Zoo worde de geheele wereld zonder onderscheid door ons verwoest, de aarde door ons tot een wildernis leeggemaakt, want het is de eigen aard van ons Reuzen, dat wij in de wereld geweldenarij bedrijven.» Zoo sprak hij; terstond antwoordde prins Rāma:
- 41. «Indien gij de booze natuur der Reuzen wilt volgen, mijn aard is zuiver en ik zal den plicht van een vorst nakomen: al de ellendige Reuzen, vijanden der wereld, zullen zonder dat het verhinderd kan worden, zoovelen als er zijn, door mij gedood worden.»
- 42. «Jij, Mārīca, bent een domme geweldenaar, die niets ontziet; buitengemeen misdadig jegens de kluizenarij van den grooten Ŗṣi. Jij bent futloos als gras, verdord gras. Ik schaam mij om jou te bevechten. Ga, verdwijn van hier!»
- 43. Zoo sprak Rāma, terwijl hij zijn grooten boog ophief. Hij schoot met den Windpijl: een hevige wind. Mārīca, de Reus, als geknot, werd machteloos; weggeslingerd, verdrongen ging hij heen zonder den strijd te hervatten.
- 44. Nadat hij door den pijl weggeslagen, als verplet was, riepen Indra en de overige goden met blijdschap toejuichend: «O Rāma! o brave, voortreffelijke zoon van Daçaratha!» Zoo spraken zij, terwijl zij een bloemenregen op hem lieten nederdalen.
- 45. Met opgeruimden geest verrichtten de groote Rsi's hun offeranden. Zij waren ongestoord, zonder dat iets ontbrak, bij hun eeredienst, en hun offers waren vlekkeloos en vrij van ongunstige verschijnselen. Nadat de groote Rsi't offer aan den Vuurgod volbracht had, sprak hij wederom:
- 46. «O Rāmabhadra! heerlijk is Uw gunstbewijs. Gij zijt, zeg ik, de hoeder van 't aardrijk, terwijl Gij hier zijt; daardoor is deze aarde, mijns bedunkens, aan den hemel gelijk; de wedergade 1) van 't zijn van den god Indra, den gemaal van Çacī, daar (in 't hemelrijk).»
- 47. «Al Uwe lichamen die ik mij herinner, aanschouw ik thans. Gij zijt een deel van Viṣṇu, een godheid, mijn zoon, van bovenaardsche kracht. In vroeger tijd is de koning Bali door U omgekomen. De zoogenaamde Melkoceaan is weleer door U geroerd.»
- 48. «Voorts hebt Gij den hals van Rāhu met den discus getroffen; talrijk zijn de Daitya's en Dānava's die voorheen door U verslagen zijn. In een vroeger tijdperk hebt Gij U goddelijk gemetamorphoseerd in de gedaante eens evers en de Aarde die verzonken was hebt Gij opgebeurd.»

<sup>1)</sup> Kabwat is eigenlijk "wat van gelijke zwaarte, gelijkwaardig is".

- 49. «Nu moet gij 't volgende hooren; van koning Janaka zal ik spreken. Hij wenscht thans een offer te verrichten, zegt men, en daarenboven een zoogenaamd Svayamvara te doen plaats hebben. Zijn dochter Sītā zal uitgehuwelijkt worden.»
- 50. «Zij zal echter niet te koop zijn voor schatten en een koninkrijk; zelfs de heerschappij der drie werelden is geen prijs waarvoor men haar koopen zal. Slechts een uitstekend man wil zij als dengene dien zij als heer zal eerbiedigen, en die grootmachtig, deugdenrijk en van edel geslacht is.»
- 51. «Toen Sītā in der tijd geboren werd, was zij vergezeld van een boog, een verwonderlijk schietwapen; die strekte tot haar nageboorte. Indien er nu iemand is die den boog spant en bij machte zal wezen dien te buigen, zal hij de gemaal der dochter van koning Janaka zijn, en geen ander.»
- 52. «Mijns inziens dan behoort Gij mede daarheen te gaan. Slechts Gij zijt het die in staat zult wezen den boog te buigen; al is die sterk, hij zal door U in tweeën breken. Blijkbaar zult Gij alleen door Sītā gewild worden.»
- 53. Zoo sprak de Groote Ziener tot beide prinsen. Zonder wederstreven maakten zij zich toen tegelijk op en namen eerbiedig afscheid. Nadat zij hun compliment gemaakt hadden vertrokken zij spoedig, Rāma en Lakṣmaṇa; naar de koninklijke hoofdstad Mithilā.
- 54. Toen zij op het schoone hofplein kwamen, hieven de talrijke toeschouwers een geweldig daverend gejuich aan. Bij 'taanschouwen van de gestalte der twee prinsen waren zij verbaasd in hun geest en zeiden opgetogen:
- 55. «Zijn het de twee Açvins die hierheen gedwaald zijn? of de Minnegod, vergezeld van de Lente? Voorkomen, gebaren, schoonheid van gestalte, (alles) vertoont de kenteekenen van voortreffelijkheid. Of is het de god Trivikrama (Viṣṇu) die zich wil vertoonen?»
- 56.-57. Zoo spraken de kijkende menschen alle even blij van geest; zij prezen den schoonen, goddelijken Rāma. Daarop nam koning Janaka verheugd 't woord: hij beproefde Rāma en gaf hem een boog, den goddelijken boog waarmede in der tijd Tripura bedwongen was; den boog van god den Opperheer (Çiva) in een verleden tijdperk. Onder alle vorsten was er geen die hem kon spannen en buigen: alleen Rāma was het die hem in tweeën brak.
- 58. Nadat dan de boog doorgeknapt was, verheugde zich de vorst; zielsblijde was koning Janaka over de macht van prins Rāma. Daarop zeide Janaka tot de voornaamste hofbeambten 1):
- 59. «Rāma, hij alleen is waardig door Sītā als heer en gemaal geëerd te worden. Hij is van een volmaakt goede familie, en ook in den bloei der jeugd en krachtig. Noodigt Daçaratha nu uit dat hij spoedig op weg ga en deelt hem mede dat Rāma in den echt zal verbonden worden.»

<sup>1)</sup> Misschien eigenlijk "officieren".

- 60. Zoo sprak koning Janaka tot de gezanten. Zij gingen op reis, kwamen aan, traden binnen en verhaalden al wat er gebeurd was. Daçaratha was verrast, toen hij de uitnoodiging vernam. Zonder tegenstreven voldeed hij aan 't verzoek en dra kwam hij ter plaatse.
- 61. Toen hij in de vorstelijke hoofdstad Mithilā aangekomen was, maakte Janaka zich eerbiedig op om hem tegemoet te gaan. Van allerlei aard was 't gastonthaal met de gepaste genotmiddelen. Daarna zeide koning Janaka, met blij gelaat:
- 62. «O Heer Vorst! grootmachtige held! Moge wat recht, nuttig en gewenscht is door U, als koning, (steeds) beoefend worden <sup>1</sup>). Gij zijt een vriend van den god Indra en als het ware aan een godheid gelijk. Wij prijzen ons waarlijk gelukkig dat Gij hier gekomen zijt.»
- 63. «Uw zoon is rijk aan deugden, goed van inborst, krachtig; Rāma heeft in 't geheel zijns gelijke niet in deze wereld. Sītā zal aan Uwen zoon, aan geen ander, trouw toebehooren. Dat is het doel waarmede Uwe Hoogheid uitgenoodigd is geworden om hierheen te komen.»
- 64. Zoo sprak hij. Daarop kwam de uitnemend schoone koningsdochter te voorschijn, volledig uitgedost, met welriekende bloemen (in het haar). Zij trad voorwaarts en maakte haar sembah voor de twee heerschers en den prins 2) Rāmabhadra.
  - 65. Na hun sembah gemaakt te hebben, gingen beiden met elkander op naar het bruidsvertrek, beide even blij van zin. Eenigszins beschaamd hadden zij pret terwijl zij naast elkander lagen. Het is niet gepast te gewagen van wat aldaar voorafging aan hun slapen.
  - 66. De nacht ging voorbij; het was morgenstond; de zon kwam op. Toen nam Daçaratha afscheid om naar Ayodhyā terug te keeren, en zijn zonen Rāghawa (Rāma) en Lakṣmaṇa ook. Sītā vertrok mede tegelijk met haar dienstpersoneel.
  - 67. Ook ministers en hofbeambten (of: officieren) allen te paard. Zij gingen en trokken door liefelijke woudstreken. Eensklaps komt een gruwelijk uitziende asceet hun tegen. Zijn lichaam was zoo lang als een wijnpalmboom, en hij droeg een boog op den schouder.
  - 68. Zijn baard was ruig; zijn knevel rossig; zijn haarvlechten roodachtig. Zijn naam was Rāma Bhārgava, niet anders. Volledig gewapend kwam hij opzetten om een tweekamp aan te gaan. Hij sprak met onbeschaafde taal, zonder eenig ontzag:
    - 69. «O Rāmadeva! ik heet Rāma in de wereld. Indien jij krachtig en

<sup>1)</sup> D. i. Mogen die drie voorwerpen van menschelijk streven, trivarga, onder Uwe hoede steeds gedijen.

<sup>2)</sup> In den tekstis pūtra een drukfout voor putra.

moedig bent, stel je tegen mij te weer; jij zult door mij gedood worden, of ik zal door jou sneven. Span mijn boog, indien jij werkelijk krachtig bent.»

- · 70. Zoo sprak Paraçu-rāma ten tweekamp uitdagende. Sītā ontstelde en sidderde bij dat ongewone schouwspel. Toen zei Daçaratha, aldoor eerbiedig buigende, uit liefde voor zijn zoon en schoondochter:
- 71. «O zoon van Jamadagni<sup>1</sup>). Gij zijt machtig, vermaard in deze wereld; tal van machtige koningen zijn door U geveld, gedood. Nu wilt Gij ook nog strijden met Rāma. Dat is niet behoorlijk van U; hij toch is een knaap die zijn volle kracht niet heeft.»
- 72. Zoo sprak de vorst smeekende, vriendelijk sprekende. Paraçu-rāma gaf in zijn trots daaraan geen gehoor; wegens zijn overmoed duchtte hij volstrekt niemand; er zijn geen anderen die kracht hebben, dacht hij, hij alleen maar (had die).
- 73. Zijn boog was buitengewoon voortreffelijk, groot en lang, alsook de pijl dien hij aan den prins Rāma overhandigde. «Indien jij (den boog) kunt spannen, zal ik door jou overwonnen zijn; ik zal hulde bewijzen,» zeide hij, «ik wil je kracht beproeven.»
- 74. Rāmadewa, de moedige held, trad vooruit, nam den grooten boog aan met een pijl. Fluks trok hij (de pees) aan; het lukte hem den pijl op te leggen. Jāmadagni werd bleek, en zweeg verbijsterd.
- 75. «Rāma Bhārgava, wat, denkt Gij, zult Gij door mij ondervinden? Zal op Uw hals of Uw hart geschoten worden? Dit moet niet zonder vrucht afloopen; ik zal U dooden. Als Gij echter langer wilt leven, buig dan eerbiedig en doe onderdanig wat U bevolen wordt.»
- 76. Paraçu-rāma was beschaamd, ontsteld, verlegen: hij hechtte met groote liefde aan het leven. Dan, eindelijk zeide hij: «Het heerlijke hemelrijk daar boven is mij door den God Indra ter ontvangst bereid. Daarom schiet mij dood, opdat ik daarheen gelange 2).»
- 77. Zoo sprak Paraçu-rāma en onmiddellijk daarop ging hij heen, beschaamd 't gelaat van den prins Rāma te zien. Het geheele leger juichte met luid geschal; Sītā was blij en hield op neêrslachtig te wezen.
- 78. Toen Bhārgava vernederd en heengegaan was, omhelsde Daçaratha verheugd zijn zoon Rāma. Vervolgens togen zij van daar, de rijdieren maakten zich op in harden draf. Na aangekomen te zijn, gingen de menschen van Ayodhyā hun tegemoet.

<sup>1)</sup> Paraçu-rāma.

<sup>2)</sup> De Jav. dichter heeft hier 't oorspronkelijke misverstaan. Paraçu-rāma, in 't leven gespaard, gaat weg en begeeft zich naar Zuid-Indië, niet naar den hemel van Indra, maar naar den Mahendra-berg in Zuid-Indië.

- 1. De groote Koning Daçaratha kwam dan in de hoofdstad Ayodhyā en de koningszoon Rāma werd geprezen door 't geheele volk, omdat hij de vijanden der groote Zieners in de kluizenarij verdelgd had en ook de machtige Paraçu-rāma door hem vernederd was.
- 2. Er was geen ander die door alle menschen geëerd werd, geen ander dan Prins Rāma, hij, de machtige. De ministers en legerhoofden, verheugd en blijde, prezen hem allen evenzeer. Hij was het die door (geheel) Ayodhyāpura tot koning begeerd werd.
- 3. Evenzoo was Koning Daçaratha opgetogen en blijde, Rāma alleen zou koning wezen, niet Bharata: zoo was zijn zin. Diensvolgens werd het vast gebod van den Vorst luid uitgevaardigd; reeds was 't geheele leger van 't woord des Vorsten onderricht.
- 4. Veelvuldig waren de plechtige toebereidselen voor de wijding (van Rāma tot mederegent) die aanstaande was. Een troonzetel met voetbank van voornaam edelgesteente werd gereed gezet, en gouden potten gevuld met wijwater waren reeds klaar gezet. De vergaderzaal werd met koemest (op den vloer) bestreken en bestrooid met reukwerken en onontbolsterde graankorrels.
- 5. Geurig rookten de (testen) wierook die alle langs de kanten gerangschikt waren; de rook er van dwarrelde, (van) wierook van Bdellion met doordringenden geur. Welriekende bloemen, geurige Tjampaka's en Asana's (Terminalia's) lagen overal verspreid, geurend, en banieren en vaandels die door den wind zacht wapperden.
- 6. Ten tijde toen hij (Rāma) de koningswijding zou ontvangen, die aanstaande was, voelde Kaikeyī, de gemalin des Vorsten, verdriet: zij wenschte dat haar eigen kind, Bharata, koning zou wezen, want zij had dat beding gemaakt, toen zij weleer tot vrouw genomen was.
- 7. Nu was haar zoon er niet, daar hij naar zijn grootvader op bezoek gegaan was. Bharata was niet bekend met wat Kaikeyī in den zin had; zij echter zag steeds met afgunst op Rāma, en vertrouwde ten zeerste op het afgesproken woord van hem die haar trouwde.
- 8. Zij ging tot den Vorst, met den vasten wil om de voorgenomen zaak te verhinderen. Zij eischte dat Prins Rāma in de wildernis zou verblijven; dat háár zoon koning zou wezen, verlangde Kaikeyī. (Daarover) werd Koning Daçaratha verdrietig, neêrslachtig, bedrukt.
- 9. Tengevolge dat de Vorst het gegeven woord gestand moest doen, beval hij zijn zoon (Rāma) (in ballingschap) te gaan. Alle menschen meenden als ware zijn liefde verdwenen; verdrietig, treurende, erg teleurgesteld,

zeer verbluft zuchtten zij, en met elkander beraadslagende begaven zij zich gezamenlijk naar Rāma.

- 10. «O, hoe hardvochtig 1) is de Vorst, die in 't geheel niet let op deugden, en slecht is Bharata; ach! zeer groot is de gemeenheid van Kaikeyī.» Zoo spraken zij eer zij voor Rāma verschenen. Zij waren te rade om met hem mede te gaan naar de wildernis zonder achter te blijven.
- 11. Dan de Prins was vastbesloten en onmiddellijk zeide hij: «Goede mannen! 2) weest gij allen niet bedroefd dat ik naar de wildernis ga, want dat is het bevel des Konings; dit is een gunst die mij gewordt. Het is mijn voornemen als kind het bevel mijns vaders te volbrengen.»
- 12. «Want hij is het die verwekt; hij maakt dat men zal weten wat Noord en wat Zuid is; hij onderhoudt en beschermt het kind in gevaar. Groot zijn de weldaden van den Vorst; daarom ben ik niet weêrspannig; liever ben ik ten eenen male dood dan mijn vader ongehoorzaam te zijn.»
- 13. «Keert dan allen terug; weest niet treurig om mij; eerbiedigt mijn jongeren broeder Bharata, als toekomstigen koning, zonder weifeling. Want ik erken mijn jongeren broeder als koning en geen ander. En hebt vertrouwen op den Vorst. Weest niet treurig in 't hart.»
- 14. Zoo sprak hij. Vervolgens stond hij op en ging heen. En zijn jongere broeder, Lakṣmaṇa, en Maithilī (Sītā) gingen mede. Sumantri <sup>3</sup>), de rijksbestierder, deed hun uitgeleide naar de wildernis. Ook allen die wilden dat hij (Rāma) koning zou wezen, volgden medelijdend.
- 15. Hij kwam in 't bosch bij de rivier de Tamasā, dat zeer bekoorlijk was. Toen de dag voorbij was, overnachtte hij in de vreeselijke wildernis; bewaakt door den geheelen troep, die al maar door sliep. Toen de dag aangebroken was, maakte Rāma zich fluks stilletjes weg.
- 16. De jonge Lakṣmaṇa en Maithilī gingen meê. Niemand had het gemerkt toen zij stilletjes verdwenen. Neêrslachtig was de troep bij 't ontwaken en Sumantri was bedroefd, omdat Rāma verdwenen was zonder dat men wist waar hij gebleven was.
- 17. Luid schreide (de schare) in het woud, erg weeklagende en jammerende, niet wetende waar te zoeken naar hen die verdwenen waren zonder dat men ze zag. Allen keerden dan terug naar Ayodhyāpura, doch hun gemoed keerde niet terug: het ging mede met Rāma.
- 18. En de rijksbestierder Sumantri nam een reinigingsbad in de groote rivier. Hij trachtte zijn gemoed op te beuren, doch zijn kommer werd hoe langer hoe grooter. Toen keerde hij huiswaarts, terwijl hij onderweg steeds

<sup>1)</sup> Lalus in den gedrukten tekst is een drukfout voor lalis.

<sup>2)</sup> Voor laki-nku, mijne helden, weet ik geen geschikt "equivalent".

<sup>\*)</sup> In 't Skr. Ram.: Sumantra.

dacht aan Rāma. Aangekomen te Ayodhyā, had hij 't gevoel alsof de wereld nietig was.

- 19. Hij ging het paleis binnen en schreed voorwaarts tot den Vorst. Koning Daçaratha zag op, weemoedig, en viel in zwijm, omdat hij Sumantri alleen zag zonder gezel. Zijn hart brak door de scheiding terwijl hij steeds aan 't leed van zijn zoon dacht.
- 20. In vroeger tijd werd hij geprezen en geroemd als manmoedig en onwankelbaar. Geduldig, zwijgend verdroeg hij 't grootste leed. Nu echter bij de scheiding was zijn geduld weg. Hij gevoelde zich slap en verslagen; zijn standvastigheid was verdwenen.
- 21. Rijstkost wilde hij niet; zelfs alles waaraan hij gehecht was, liet hij achterwege; hij hield op zich fijn te kleeden; hij werd ontdaan van zijne sieraden. Hij zwierf heen en weêr 1); zijn gemoed, dat met smart vervuld was, bleef gesloten 2); of wel hij ging naar den lusthof om zijn zinnen te verzetten.
- 22. Hoe langer hoe meer werd zijn hart bedroefd, neêrslachtig en vervuld van smachtend verlangen. In geestverwarring aanschouwde hij den lusthof die zoo schoon was; in den waan dat het een geneesmiddel was om hem te troosten terwijl hij smachtend verlangde naar zijn zoon. Hij keerde terug uit den tuin bedroefd, jammerlijk gebroken, bezinningloos.
- 23. Soms ook zat hij met gebogen hoofd <sup>8</sup>) op de fijne, koele matras. Zijn lichaam werd bestreken met Andropogonwortels en sandel, doch het smaakte niet, bracht hem geen verkoeling aan, alles was heet voor zijn gevoel. Wegens de heftigheid van zijn smachtend leed keerde hij eerlang naar den hemel terug <sup>4</sup>).
- 24. De vrouwen des Konings slaakten telkens terugkeerende kreten en weenden. De haarkapsels werden losgemaakt en de band er van hing los uit hoofde van hun leed; de juweelen, gouden sieraden enz. en ringen vielen op den grond, daar zij neêrgerold lagen, neêrslachtig, bedroefd, weeklagende, krijtende.
- 25. De ministers en militaire hoofden gingen toen gezamenlijk beraadslagen. Bharata, opontboden, nam spoedig de terugreis aan en kwam ter plaatse. Hij zag het hof als verlaten, en alles heel stil. Het was alsof de groote marktstraat verdelgd was, want er kwamen geen warenventers voor den dag.
  - 26. Met ontroerd gemoed ging hij 't paleis binnen. Allen die hij aantrof

<sup>1)</sup> De beteekenis van mab ay anan is onzeker, ondanks de Jav. opvatting.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hij kropte alle leed in zijn borst op.

<sup>8)</sup> Met këlu vgl. men Sund. hëluh, hëluk.

<sup>\*)</sup> Een uitdrukking voor het overlijden van voorname personen.

liepen luid schreiende hem tegemoet. Hij vroeg inlichting omtrent de ziekte waaraan de Koning gestorven was. Zijne moeder gaf haar zoon naar waarheid daaromtrent bescheid.

- 27. Toen hij vernomen had wat de oorzaak was van 's Konings dood, werd hij toornig, verbolgen op zijne moeder. Voorts sprak hij: «O Moeder! Gij zijt uitermate meedoogenloos van hart; slecht, gemeen. Gij kondt het over U verkrijgen het plan des konings te verhinderen! zonder dat hij er in berustte.»
- 28. «Wat win ik er bij, dat zij drieën naar de onherbergzame wildernis gegaan zijn? Hoe groot zal het genoegen zijn dat U wacht bij Uw zijn in Ayodhyā? Doch wij zullen allen mede sterven tengevolge van leed, door Uwe schuld. O hoe voortreffelijk is het dat Gij zoo onmeedoogend gezind zijt om de geheele wereld te dooden!»
- 29. «Gij beveelt dat ik nu koning zal zijn. Wat zal het een koning baten de gansche wereld te onderwerpen, als tweedracht er 't gevolg van zal wezen? En gij maakt dat ik onder moet doen voor Lakṣmaṇa, die trouw aan Rāghava gehecht zonder weifelen hem volgt.»
- 30. Zoo sprak hij, hevig uitvarende tegen Kaikeyī. Hij was in 't geheel niet er op gesteld om koning te zijn: hij was standvastig, trouw gehecht aan zijn ouderen broeder. Onafgebroken vloeiden zijn tranen uit droefheid wegens zijn leed. Straks hield men hem terug van steeds aan den dood des Konings te denken.
- 31. Hij werd vriendelijk toegesproken door 't geheele leger en zijne moeder; zijn leed was verdwenen, zijn hart wederom verhelderd, want het is de natuur van alles wat geboren wordt, dat het eindigt met den dood. Dat was het wat hij in gedachten hield en daarop was zijn kommer verdwenen.
- 32. Hij beval toen de hoofden van 't dienstvolk (het lijk van) den Koning te verbranden. Hij verrichtte de (ritueele) reiniging en bracht het doodenoffer op den laatsten dag der afgaande maand. Na afloop daarvan wilde Bharata Rāma opzoeken, in zijne trouwe gehechtheid aan zijn ouderen broeder: een navolgenswaardig voorbeeld voor de geheele wereld.
- 33. Olifanten, paarden en wagens waren de hoofdbestanddeelen van 't leger dat volgde. Toegerust vergezelden zij Bharata. Spoedig trokken zij uit. Aan het bosch gekomen, drongen de olifanten, wagens, paarden er in door. Zij zwierven in 't bosch rond en zochten naar Rāma.
- 34. Aan den oever der rivier de Tamasā, daar was het moeielijk toegankelijk; het was een dicht, ondoordringbaar woud, waar diepe holen waren, onbewoond 1), zoo diep waren ze, en een rivier, ravijnen, moeilijk

<sup>1)</sup> De vertaling van agraha is onzeker. Skr. agraha, Pāli bet. "voornaamste", wat hier niet past.

begaanbaar, vreeselijk, uitgestrekt, stonden in den weg, (doch) Bharata zocht zonder de minste vrees te hebben zijn ouderen broeder.

- 35. Hij vond den gezochte niet; hij toog verder zoekende, onvermoeid. Hij vond een zuivere rivier, buitengewoon schoon, den beroemden Ganges, die rein en blank was als kristal en Candrakānta-edelsteen, gelijk het hart van Bharata, trouw gehecht aan zijn ouderen broeder.
- 36. Wederom doorgaande trof hij de groote rivier aan die bekend is onder den naam van Yamunā, wier stroom schitterend helder is. Benedenwaarts vereenigt ze zich met den blanken Ganges, gelijk de god Viṣṇu met den god Çiva.
- 37. Wederom voortgaande trof hij een kluizenarij aan; het was de welvarende en bekoorlijke hermitage van Bharadvāja. Het was tegen den tijd dat de dag voorbij was en de avondstond gekomen. De groote Rşi met zijne leerlingen gingen Bharata eerbiedig tegemoet.
- 38. Menigvuldig waren de vormen van gastonthaal des grooten Rsi's welke voortkwamen uit diens (wondermachtigen) Yoga: onmiddellijk daalden schoone, verwonderlijke Pārijātaboomen 1) neder, die alles wat men wenschte konden bevredigen, als geschenk van den Wijze. O, hoe vruchtdragend is de buitengewone ascese die alles wat men wenscht verschaft!
  - 39. Vrouwen van Indra's wereld en hemelnimfen daalden neder <sup>2</sup>): zij dienden namelijk tot vrouw voor de verbaasde geëerde gasten. Zij bliezen op de rietfluit, zongen liedjes, bespeelden kinnara's <sup>8</sup>) en luiten, dansten. De geëerde gasten hadden groot behagen daarin; vervolgens betrok men na een poos het nachtverblijf.
- 40. Toen de dag aangebroken was, toog Bharata weder op weg en zocht zijn ouderen broeder. Met zijn leger kwam hij aan het wonderschoone meer Mandākini <sup>4</sup>). Toevallig ontmoette hij naakte boschbewoners <sup>5</sup>) die daar waren. Zij lichtten hem in omtrent het oord waar Rāma was.
- 41. Er is een heilige berg, de Citrakūṭa, moeilijk toegankelijk, hoog en groot. Die schoone en bekoorlijke berg was het, waar Rāma verwijlde. Met blijdschap vernam Bharata het bericht; fluks maakte hij zich op, en het geheele leger beklom den moeilijk begaanbaren berg.
  - 42. Toen hij dicht bij kwam, keek Laksmana met beduchtheid naar hem:

<sup>1)</sup> Eigenlijk Erythrina, maar hier bedoeld als een mythische wonderboom.

<sup>3)</sup> De uitdrukking "vrouwen en hemelnimfen" is ietwat vreemd, doch laat zich verklaren wanneer men vergelijkt Rām. II, 91, 42 vgg., waar men leest dat Brahma en andere goden vrouwen (striyas) zenden en dat Hemelnimfen (Apsarasen) uit Indra's hemel neêrdalen.

Zeker snareninstrument.

<sup>4)</sup> De M. is eigenlijk een rivier, en niet een meer.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Voor panguh sira leze men p. nira.

in den waan dat hij een vijand zag aankomen, hield hij zijn boog gereed, rustte zich toe door zijn wapenhemd aan te doen, en stond moedig op zijn hoede; zijne wenkbrauwen bewogen zich en grimmig fronste hij 't voorhoofd.

- 43. Hij zag dat Bharata ongewapend was, geen lans, geen schild had, en dat slechts paarden, olifanten, wagens in groote menigte hem vergezelden. Toen hij al meer nabijkomende hem herkende, liet hij zijn boog achter, liep naar zijn ouderen broeder toe, hem van alles onderrichtende.
- 44. Bharata kwam snel toe op Rāma, hem eerbiedig begroetende, met zijn leger. Daarop gaf hij kennis dat de Koning gestorven was. Bedroefd schreiden zij allen luid tengevolge van hun leed. Onmiddellijk daarna hielden zij op met diep te treuren en namen allen een reinigingsbad.
- 45. 46. Nadat Prins Rāma het bad genomen had, sprak hij: «Broerlief Bharata, keer terug, toe, naar Ayodhyā. Het gebod van den Vorst, dat is oorzaak dat ik mij naar de wildernis begeef, niets anders. Volg Gij dan op als koning; daarom moogt Gij niet weifelen. En gij bezit groote deugden, ze zijn niet te tellen. Gij zijt dapper, ervaren in de heilige schrift en in staatsbeleid. Daarom zijt Gij geschikt om koning te wezen, verdienende als beschermer te heerschen. Wat is het nut van Uwe deugden, indien ze niet deugden zullen zijn van een koning? 1)
- 47. «Doch indien Gij ongenegen zijt als koning op te treden <sup>2</sup>) terwijl ik in de wildernis verblijf, geef dan slechts gehoor aan mijn woord, wees onderdanig jegens Uw ouderen broeder. Zekerlijk zal ik toch, denk ik, terugkomen; wees Gij niet droef te moede; wees slechts als hoeder in de residentie, broerlief.»
- 48. Zoo dan sprak hij, uitnemend standvastig, bewonderenswaardig van zin; hij vermocht het, zijns vaders trouw aan 't gegeven woord niet te schenden. Aldus beval hij hem terug te keeren en zonder aarzelen te regeeren. Bharata betoonde zijn ouderen broeder onderdanigheid, en daarop sprak hij:
- 49. «Hoeveel genoegen zou ik toch in de residentie hebben, terwijl Gij zulk leed ondervindt in de wildernis, jammerlijk! En gij zijt de geschikte om te heerschen en de wereld te beschermen, want Gij zijt de oudere, krachtvol, rijk aan deugden, heldhaftig in den strijd.»
- 50. «Zie hier die paarden, olifanten, en dat goud, die juweelen voor een koning geschikt. Hoe zou mijn persoon hier waardig zijn dat alles te beheeren? Behooren dan ministers en legerhoofden mijn persoontje te dienen? Daarom keer terug; gelieve beschermer der aarde te zijn.»

<sup>1)</sup> D.i. indien zij zich niet kunnen openbaren, wanneer Gij geen koning wordt.

<sup>2)</sup> Lees in den tekst piratwa.

- 51. «En ik ben uitermate ontbloot van deugden: Uwe deugden zijn te vergelijken met den Ganges; Gij evenaart den Zonneberg, den Himālaya en den Oceaan. Ik echter word ten onrechte door U geroemd als krachtvol en rijk aan deugden. Uwe woorden zijn ongerijmd; zij zijn kwetsend en laten niet na te grieven.»
- 52. Zoo sprak de brave zoon van Kaikeyī. Daarop antwoordde Rāmabhadra, al blijvende aandringen: «Ga toch terug, broeder, naar Ayodhyā en blijf daar. Indien Gij ongenegen zijt om te heerschen, laat deze schoenen van mij koning zijn.»
- 53. «En belast U met de taak om de geheele wereld te beschermen! Bewaar de voorschriften van ridderlijk gedrag in 't geheugen. Let steeds op de leerboeken om de geboden te houden! Volg alles wat de heilige boeken gebieden! Dat toch brengt geluk aan.»
- 54. «Zorg voor 't onderhoud van godentempels, hospitalen en graftempels 1); tracht (den voorraad) goud te vermeerderen, het te bewaren tot uitgaven voor nuttige doeleinden; gebruik er zooveel van als Gij wilt om het leger genoegen te geven. Dat heet men plicht en nut en genoegen. > 2)
- 55. «Neem een goeden zedelijken wandel in acht; laat liefde en haat varen; laat afgunst verdwijnen; Uw geest en lichaam zijn vrij 8). Zóó moet men tucht in acht nemen, in alle opzichten een gedrag waardoor men zich genegenheid verwerft. En door overmaat van eigenwaan, broeder, komt een heerscher ten val. > 4)
- 56. «Gij zijt ervaren in 't beleid van zaken, wat men uitstekende wijsheid noemt; krachtig standhoudend aan de spits van 't gevecht, en een held van 't woord in rade. Gij zijt mild, om goed te doen aan brahmanen en voortreffelijke asceten. Maak in de toekomst dat Gij de wereld beschermt en tracht die (in orde) te bevestigen.»
- 57. «Een kenner te zijn van verdienste, heet degene die goede hoedanigheden weet (te schatten); die bij een schouw der troepen ze instrueert, ziende hoe ze manoeuvreeren. Alwie uitsteekt, wordt in goeden doen verhoogd; wie onder (peil) staat, wordt verlaagd naar behooren.»
- 58. «Men wil in een heerscher tal van voortreffelijke deugden zien: bij 't bespeuren van wat goed of kwaad is past hij op, ziet niet lijdelijk toe; hij heeft geen doof oor voor de bezwaren van 't geheele volk. Want dat is de eeuwige plicht waartoe de heerscher zich verbindt.>

<sup>· 1)</sup> Het is ook mogelijk dat dharma hiereen verkorte uitdrukking voor dharmaçãlã, gasthuis, is.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dit is wat de Indiërs trivarga noemen: de drie motieven van handeling.

<sup>3)</sup> Namelijk: "van belemmerende invloeden".

<sup>4)</sup> Manalih heeft al de beteekenissen van Skr. cyu, eig. van plaats veranderen.

- 59. «Wakker moet hij elke zaak die hij in orde wil brengen aanpakken. Hij moet geen minachting betoonen zelfs jegens de minste wezens.»
- 60. \*De geduchte kracht van een leeuw huist in een als onvergelijkelijkvermaarden held. Hij tracht (alle vijanden) te dooden. Dat is het wat steeds nagevolgd moet worden.»
- 61. «Grooten eigenwaan moet men vermijden; men moet niet zich smadelijk uiten; (hooge) geboorte moet niet tot een roes voeren. Dat is minzame wellevendheid.»
- 62. «Dit, broeder, is het voornaamste wat U op 't hart gedrukt wordt: minacht niet alwie vriendelijk gezind is. Voortreffelijk is het de leerboeken steeds te bestudeeren en, hoe moeielijk het ook is, te volgen.
- 63. «Uit de kennis en beoefening der heilige leer vloeit beleidvol gedrag voort. Houd geleerden, leeraren, brahmanen in eere; koester hen die liefderijk gezind zijn.»
- 64. «Toornige gezindheid, vermijd die; veel kwaads brouwt een slecht leger <sup>1</sup>), zegt men; en de troepen die goed zijn deserteeren: vrienden zijn dan ver weg, de vijanden nabij.»
- 65. «Bescherm steeds trouw de vreedzamen en goedgezinden; wees niet \* zwak jegens de gevreesden. Een leger dat zich aan plichtverzuim schuldig maakt, kent geen ontzag, is brutaal.»
- 66. «Het is te vergelijken met een geit <sup>2</sup>) die bevreesd en vol ontzag is voor een rechtop staanden boom; staat die echter schuin, dan klimt zij blijde op, en verheugd, zonder ongerustheid, vlucht zij.»
- 67. Een groot gebrek is het als men behagen heeft in drinken. De geest wordt verbijsterd, vergeetachtig, bedwelmd. Beleedigende taal jegens anderen komt tot uiting, en overmoed; geheimen die men (anders) verbergt, komen voor den dag.»
- 68. «Zeg geen onwaarheid die kwaad teweeg brengt; noodzakelijkerwijs wordt het ontwijfelbaar gelaakt. En elke rede die blijkbaar valsch is, daar moet men niet op vertrouwen.»
- 69. «Een berisping aan iemand (zij) fijn. Men zij niet te zeer gehecht aan zinnelijke genietingen. Dobbelen is ook een erge ondeugd, iets wat men moet nalaten.» "
- 70. «Zoo nu moet Gij doen, bij 't bewaken van 't rijksgebied: zorg voor 't onderhoud van kloosters; zorg voor de heiligdommen en godentempels; wegen, rustbanken, waterspuiters (d. i. fonteinen), vijvers, dammen, schutsweren (of vischvijvers), lusthoven, markten, vonders, alles wat aan het volk genoegen kan geven, hebt Gij tot stand te brengen.»

<sup>1)</sup> D.i. een leger waarin een slechte, ontevreden geest heerscht.

<sup>3)</sup> Widus in den tekst is een drukfout voor wedus.

- 71. \*De olifanten, strijdwagens, trekdieren (paarden) moeten gestadig in den wapenhandel geoefend worden. Verstrek levensonderhoud voor 't werk <sup>1</sup>), en spijs voor de Ŗṣi's elke maand. Aspireer naar alles wat goed is; neem ijverig den eeredienst waar. Dan zult Gij zien in 't geheele land, hoe Gij door de menschen bemind wordt.»
- 72. Let dan op alle dienenden, de schare van dienaren, let op hun deugden en hun liefde jegens hun heer. Indien zij goed van karakter zijn, (ook andere) goede eigenschappen hebben, zeer trouw gehecht zijn, ook al zijn zij niet van edele geboorte, behooren zij in eere gehouden te worden, (doch) vooral moeten edelgeborenen genomen worden.»
- 73. «Begiftig ze niet zoo dadelijk met wat (hun) aangenaam is, stel ze eerst op de proef; laat ze een bevel uitvoeren. Indien zij slagen, begiftig hen dan. Is hun deugd vast gebleken, zijn ze gezind om den vorst te dienen, dan zijt gij geliefd, welbemind gelijk een schitterend juweel.»
- 74. «Evenzoo moeten dienaren, indien zij uit hebzucht knevelen en er berichten inkomen dat de vroegere welvaart niet meer heerscht tengevolge van hun slechtheid, door verspieders worden nagegaan, hetgeen een middel is om de schelmen te leeren kennen. Al wat er aan 't licht is gekomen, naar de juiste toedracht, daarvan moet de Vorst ingelicht worden.»
- 75. «Zonder twijfel zult Gij in een oorlog van U de nederlaag lijden, indien hun gedrag niet is als behoort. Ruim hen uit den weg, indien zij schuldig zijn; (of) onderhoud en onderzoek ze ernstig. Evenzoo moet Gij ze begiftigen en hun genoegen schenken, indien zij verdienstelijk zijn. Daardoor wint men genegenheid en wint men in den oorlog.»
- 76. «De Zonnegod die de gansche wereld onvermoeid verwarmt, dien moet Gij gelijken. Evenzoo verdelgt de vorst de snoodaards <sup>2</sup>). De Maan wekt liefde, genegenheid van 't volk in de geheele wereld. Zoo zijt Gij gewis, broer, indien Gij voor de geheele menigte der onderdanen zorg draagt.»
- 77. «Gij, als Vorst, zijt te vergelijken met een berg, de onderdanen zijn te beschouwen als het gras. De overeenkomst met de deugd en 't gebrek van hun wezen geeft reden tot blijdschap <sup>8</sup>). De voorname burgerschaar (talrijk) als een bosch, is als 't ware een woud, en Gij zijt dan een leeuw die een hoeder is, die maakt dat het schoon te zien is.
  - 78. «Het bouwland wordt met vreugde bestemd tot blijvend nut van

<sup>1)</sup> In den tekst karmapinda aaneen te schrijven.

De vergelijking past alleen in 't Jav., omdat manasi, zoowel verwarmen als verschroeien is, dus deels in goeden, deels in slechten zin dienst doet.

<sup>5)</sup> De vergelijking is ver gezocht. Met de "deugd" van den Berg wordt bedoeld dat hij hoogverheven is; met het "gebrek" van 't gras dat het laag bij den grond is. Moraal: alles gaat goed, als ieder overeenkomstig zijn aard handelt.

den landheer, hoewel de levensmiddelen die het voortbrengt ook het rijk ten bate strekken. Welk leger ook het (landvolk) tranen veroorzaakt, help het, zit niet stil, en maak een einde aan de vijf soorten van werkelijke gevaren die de burgers treffen.»

- 79. «De afgevaardigden des Vorsten moeten dan naar 't gekwelde oord gaan. Veel dieven en andere boosdoeners verspreiden zich al kwaad doende, en als vierde kan men rekenen de gunstelingen die niet weinig slecht zijn; ten vijfde de hebzucht van den vorst. Dat zijn de groote gevaren.»
- 80. Daarom, broer, houd al de groepen van 't leger in 't oog. Die verstandig zijn, ervaren in beleid, wier tucht en karakter goed is, niet onbetrouwbaar en met ijver bezield om trouw te dienen, niet hebzuchtig, onpartijdig: daarvan moet Gij U vergewissen in goed en kwaad dat zij later niet afdwalen.
- 81. «Tracht naar goed beleid, broer; behartig het, oefen U er in herhaalde malen. Wend tegen Uw vijand krijgslist aan. Komaan! maak voor goed een einde aan de brandende pijn van den strik 1). Onderneem den tocht tegen Uw vijand met alle hulpmiddelen en listige plannen. Laat niet toe dat de brand 2) der snoodaards toeneemt.»
- 82. 'Hij die indachtig is aan hetgeen hij weet van zijne dienaren, hun aanhankelijkheid werkdadig ziet, behoedzaam is in 't handelen, zal niet traag zijn in goede werken. Roei grooten dollen trots van den geest in Uw hart uit, bestrijd dien. Het ligt in de natuur des menschen dat dolle trots maar bezoedelt en (den geest) verduistert.
- 83. «Krachtdadigheid en wijsheid zijn heilzaam en 't genot dat men er van heeft is niet gering. Geleerden <sup>3</sup>) grondig ervaren in de heilige schriften moeten alle door U in eere gehouden worden. Gij, broeder, zijt volledig toegerust met tal van deugden, volkomen in zeer vaste aanhankelijkheid. Schuw degenen die tot intrigeeren gezind, dwaas zijn en om een aas waarop zij tuk zijn machtig te worden pluimstrijken <sup>4</sup>).»
- 84. «Zoo heeft de heerscher te waken over een gelukkig land. Altruïstisch, met groote liefde moet hij letten op alle nooden van het volk. Bij 't zien, volgt hij zorgvuldig al wat de voorgeschreven leer zegt. Nauwgezet, liefderijk, geen valschheid kennend, vermijdt hij bedrog bij zijn doen.»
  - 85. Zoo dan sprak Rāma terwijl hij zijn jongeren broeder vermaande

<sup>&#</sup>x27;1) Pahasat van den tekst is onvertaald gelaten. Oogenschijnlijk beteekent het "droog U af", n.l. na het bad ter verdrij ving van de brandende pijn.

<sup>2)</sup> Figuurlijk voor "wat gevaarlijk als vuur" om zich grijpt.

<sup>3)</sup> Het verdient opmerking dat deze beteekenis van surūpa in 't Skr. wel opgegeven wordt maar nog niet aangetroffen is.

<sup>4)</sup> Anders gezegd: met baatzuchtige bedoelingen pluimstrijken.

om standvastig te wezen; verheugd van zin was Bharata bij 't hooren van zulke liefderijke woorden. Met eerbiedigen groet nam Bharata afscheid van Rāma den Zeeghaftige, en ook het talrijke leger en al de dienaren namen afscheid.

86. Daarop ging de zoon van Kaikeyī weg en toog huiswaarts. Hij voerde de uitermate fraaie schoenen (van Rāma) mede, en die werden door de menschen in Ayodhyā eerbiedig gehuldigd. Bharata zelve resideerde daar, trouw het rijk behoedende.

## IV.

- 1. Er zal van hem (Bharata), toen hij (weêr) in de hofstad was, hier niet verder gesproken worden. Rāma verwijlde in de wildernis op den berg Citrakūṭa met Lakṣmaṇa en de zeer getrouwe Sītā.
- 2. Er was een kluizenarij van den grooten Wijze Atri, waarheen zij drieën zich begaven. Zeer eerbiedig sprak de Groote Wijze, met medelijden vervuld, jegens de hoogst aanzienlijke toevlucht zoekenden, hun toe.
- 3. Zij bleven niet lang daar. Er is een woud vermaard om zijn uitgebreidheid, het zeer vreeselijke Daṇḍakā-woud genaamd. Daarheen begaf zich de Raghutelg Rāmadeva.
- 4—5. Hij zwierf daar rond zonder iets te vreezen, met zijn jongeren broeder en zijne geliefde vrouw. Daar kwam een gruwelijke reus op hen af, met geen ander doel dan om hen te dooden. Zijn naam was Virādha, niet anders <sup>1</sup>). Zijn voeten stonden naar boven, zoodat hij ondersteboven (zich bewoog). Zijn handen, 't middel waarmee hij liep, waren zeer gruwelijk; de Dood (zelfs) was bang om hem aan te zien, zoo vervaarlijk was zijn voorkomen.
- 6. Hij kreeg de twee prinsen in 't oog, die zonder eenige vrees voorwaarts rukten. De dwaze Virādha voelde minachting: hij meende dat de prinsen weinig kracht hadden.
- 7. Hij rukte aan met wijd opengesperden muil; zijn voeten waren vervaarlijk hoog als katoen-boomen; zijn nagels scherp als kunsthanensporen; daarmede wilde hij de prinsen treffen.
- 8. Bij zijn aanblik trokken de twee snel tegen hem op, en grepen ieder van één kant zijne voeten 2), die door hun trekken uiteengescheurd werden 3); hij sneefde machteloos, daar zijn lichaam gespleten was.

<sup>1)</sup> Voor tanpanoli geeft K.B. W. tanpanolih onder tolih.

<sup>2)</sup> Hoe was zulks mogelijk, daar zijn voeten zoo hoog uitstaken? Waarschijnlijk is "voeten" onnauwkeurig voor "beenen".

<sup>3)</sup> Siněbět is een drukfout voor siněbit. De ontmoeting met Virādha wijkt, opmerkelijk genoeg, geheel af van Rām. III, 1, vgg.

- 9. Na den dood van den dwazen Virādha, zwierven de prinsen onbevreesd verder rond. Zij ontmoetten een overschoone, fraaie, bekoorlijke kluizenarij, de hermitage van Çarabhanga, een volmaakten Yogin.
- 10. Hij was een volkomen, uitstekende Rsi, een adept in Yoga, ervaren in de subtiele hoogste waarheid, geheel rijp in Samādhi (vroom gepeins), smetteloos; hij was gereed om (van deze wereld) afscheid te nemen ter bereiking van finale verlossing.
- 11. «Gij heet Rāma, prins: Wij zijn gereed om (van deze wereld) afscheid te nemen ten einde de finale verlossing te bereiken. Het is inderdaad zeer gelukkig dat Gij hier gekomen zijt, (want) Gij zijt Nārāyaṇa, voor mij een heerlijke, gelukbelovende verschijning.»
- 12. «Er is een kluizenarij van den Yogin Sutīkṣṇa. Daar moet Gij Uw toevlucht zoeken; wees niet droef te moede. Het is dichtbij, niet ver van hier. Sutīkṣṇa, de Yogakundige Ṣṣi, zal Uw toevlucht zijn».
- 13. Zoo waren de woorden van den asceet. Daarop verdiepte hij zich in Yoga en volmaakt vroom gepeins. Hij maakte een vuurstapel, en zijn lichaam verbrandde, werd vernield, ontbonden.

1

- 14—15. Daarop stierf zalig de groote volmaakte Rṣi en bleef Rāmadeva, de Raghutelg, achter. Hij drong weder verder door in 't groote woud, waar hij de kluizenarij van den Yogin Sutīkṣṇa aantrof. Het had goede gevolgen dat hij een wijkplaats vond bij Sutīkṣṇa, die, barmhartig voor hulpeloozen, hen als gast opnam. Lang bleef prins Rāma in de kluizenarij wegens de liefderijke gezindheid van den grooten Rṣi.
- 16. Hij ging dan rond in de kluizenarij, waar hij door den grooten Wijze als gast onthaald werd. De vruchten en wortels, die de Rṣi hem gaf, waren zijn voedsel terwijl hij in 't bosch was.
- 17. Wanneer de nacht gekomen was, sliep de prins in het bosch; zijn ligplaats bestond uit boombladeren: hij wilde standvastig, onverdroten een gelofte van strenge onthouding volbrengen.
- 18. Overdag zwierf hij rond in het woud, waar hij zijn werk maakte om op wild te jagen. Hij doodde dan reeën in 't bosch; ook verrichtte hij altijd zijn godsdienstplicht.
- 19. De monniken, geleerden, volleerd in de Veda's, gingen rond in de kluizenarij zich vermeiende. Hij werd door hen als gast onthaald; hun strekte tot voedsel al wat de gast over had gelaten.
- 20. Zij hadden 't voorkomen van monniken, toen zij in 't bosch waren en stelden zich allen tevreden (met zich te kleeden) in boomschors. De boomen, die waren hun geliefde verwanten: immers waren deze voor hen een middel om te schuilen ten tijde der hitte.
  - 21. (Rāma en de zijnen) zag men, gekleed als asceten, maar zij hadden

zich niet gescheiden van hun wapens, (daar) het hun doel was voor de veiligheid der groote Rsi's te zorgen. Het is de plicht van helden dat zij de monniken beschermen.

- 22. De kluizen in de nabijheid der bergen werden alle gelijkelijk door hen doorkruist, bewaakt en beveiligd voor gevaar, (zoodat) de Rsi's met genoegen en gerust hun offeranden verrichtten.
- 23. Zoo lang als zij in het bosch vertoefden, dachten zij aan niets anders dan aan 't lief en leed der groote Wijzen; dit was een punt van zorg en overweging in hun hart.
- 24. Het was vruchtbaar in de gevolgen, dat de uitstekende Raghutelg ter wereld gekomen was, hij wiens geest alleen gericht was op het heil van anderen, zonder te letten op eigen zwarigheden; hij beijverde zich slechts de zaak der groote Wijzen te dienen.
- 25. Later op den dag wanneer de nacht op handen was en schemertijd in de kluizenarij, verzuimde hij niet zijn gebed te verrichten gelijk de trouw hun plicht vervullende, waarachtig vrome asceten.
- 26. Overdag, wanneer de nacht voorbij was, 's ochtends vroeg, bad hij weder; dat werd nimmer verzuimd. Dan dacht hij aan zijn vaste, onwankelbare gelofte.
- 27. Er was zekere reuzin, Çūrpanakhā, die een verspiedster was van Rāvaṇa. Deze zwierf in alle bosschen rond en kwam aan de kluizenarij in 't Daṇḍakā-woud.
- 28. Zij trof toen den prins aan, die in 't bosch juist aan 't bloemen plukken was, te gader met Janaka's dochter, die niet achterbleef en hem volgde overal waar hij heenging.
- 29. Het gevolg was dat Çūrpanakhā, hen te gader ziende, beschaamd wegvloog. Zij sloop in een ander bosch, waar zij Lakṣmaṇa zag, die bloemen plukte.
- 30. Bij zijn aanblik werd zij door minverlangen bevangen. Zij ging en nam een toovergedaante aan. Haar lichaam was volmaakt in schoonheid, gelijk de maan ten tijde van volle maan.
  - 31. Haar middel was fijn, met een hand te omspannen, buigzaam, en haar blik vriendelijk, bekoorlijk, kwijnend; haar dijen en kuiten welgevormd, haar vingers, als de stekels van een egel glanzend rood 1).
  - 32. Hare billen waren groot, hare borsten rond; hare tanden wit; haar neus fijn en schoon; haar juweelen ringen waren fraai, prachtig, zij droeg mooie dubbele bloemen tot oorhangers.
    - 33. Vriendelijk was haar blik en lach; het leek alsof zij hoe langer hoe

<sup>1) &</sup>quot;Vingers" is hier toch niet juist voor "nagels".

meer verliefd werd. Wegens hare schoonheid voelde zij geen schaamte, zoodat zij op Laksmana toetrad en sprak:

- 34. «Oudere broeder 1) Lakṣmaṇa, zoon van Sumitrā! Ik verlies mijn bezinning doordat ik door liefde voor U bevangen ben. Laat Uw medelijden dan grenzenloos wezen; laat mij Uwe slavin zijn; beschik over mijn lichaam».
- 35. «Zoo lang ik leef, zij ik niet van U gescheiden, moge ik niet ver van U zijn overal waar Gij heengaat! Al wat Gij mij beveelt zal geschieden, wanneer Gij de door min overmeesterde ter wille zijt».
- 36. Zóó sprak zij zonder schaamte te gevoelen, dewijl haar geest verduisterd was door den Minnegod. Toen antwoordde hij tot wien 't huwelijksaanbod gericht was, Laksmana, in verbazing:
- 37. «Wie zijt Gij, hemelsch schoone, die spreekt? van waar komt Gij, wier gedaante bovenmenschelijk is? Vreest Gij niet om in 't groote bosch te komen? Ik heb toch niemand gezien die hierheen gekomen is.
- 38. «Uwe schoonheid is zeer buitengewoon, zoodat ik er over verbaasd ben. Wat is Uw geslacht? Zijt Gij soms een hemelnimf, een dienares die men heeft laten achterblijven? Gij, een mooi jong meisje, en dat zoo heel alleen».

÷

- 39. «Dat doet mij werkelijk vermoeden dat Gij tot mij spreekt zonder van schaamte vervuld te zijn. Uwe woorden verdrieten mij als wildet Gij spotten, (want) Gij hebt een goddelijk voorkomen en ik ben (maar) een mensch».
- 40. «Gij zijt een jonge vrouw, een (volwassen) maagd, maar Uw aanzoek lijkt eer kinderachtig<sup>2</sup>). Daarom voelt Gij ook geen schaamte. Of zijn Uwe woorden tot mij toch oprecht, zusje?»
- 41. «En ik ben vooreerst niet de bevoegde persoon, naar mijn ouderen broeder moet Gij gaan; dien komt het toe liefde te betoonen. Zijn naam in de wereld is Rāma, hij is gunstig gestemd jegens doodelijk verliefden».
- 42. «Het is een gunstige omstandigheid dat Gij in den vollen bloei der jeugd zijt. Rāma zal jegens U liefderijk wezen. Hij verstaat het de gezel van vrouwen te zijn; hij is dus in de eerste plaats waardig om door U bemind te worden».
  - 43. «Zijn blik is vriendelijk en zacht; zijn gestalte fraai, en zijn gelaat op-

<sup>1)</sup> Daar de man zijne vrouw of geliefde pleegt aan te spreken als "jongere zuster" ligt in "oudere broeder" ook de zin opgesloten van "manlief".

<sup>2)</sup> De vertaling van dindare, een samenkoppeling van di, n en dare (== rare), is slechts een gissing. Ik veronderstel dat di de stam is van en gelijkwaardig met het samengestelde kadi; analoog is de verhouding van ons lijk tot gelijk. De oorspronkelijke d, die anders in r overgaat, blijft na een nasaal meest bewaard. Een voorbeeld in N. Jav. is pindo.

geruimd; en zijne armen strekken zichtbaar wijd, waarmede hij de vijanden in 't gevecht overwint'.

- 44. «Hij heeft een zeer scherp zwaard, dat hij bij de hand heeft, wanneer het ook zij, als de vijand komt. Is er te vermoeden dat een gevecht op handen is, dan strekt zijn speer om hem te beschermen».
- 45. «Hij heeft nog een ander wapen: een groote boog, dien niemand (anders) kan spannen. Daarmede overwint hij alle vijanden, de verwaten, gewelddadige reuzen».
- 46. «Zij traden vijandig op tegen de kluizenarij der groote Wijzen of stoorden de offers der Rṣi's. Als vijanden der Rṣi's hebben zij een hekel aan de monniken, (doch) werden door hem gedood zonder dat een enkele overbleef».
- 47. Dank zij de groote voortreffelijkheid van den edelen Raghutelg, leven de Rsi's genoegelijk en zonder vrees in het bosch. Daarom is hij waardig gediend te worden, en zult Gij gelukkig te prijzen zijn, als Gij naar hem toegaat.
- 48. Zoo sprak de voortreffelijke Lakṣmaṇa; Çūrpanakhā gevoelde zich ontmoedigd. Zij hoorde (nu) van de deugden van Rāma en 't gevolg was dat zij haar schreden naar hem richtte en opgetogen was toen zij ter plaatse kwam.
- 49. Na gekomen te zijn sprak zij (tot hem) niet anders (dan tot Lakṣmaṇa). Onmiddellijk gaf Rāma ten antwoord: «Zusje, Uwe tedere schoonheid is buitengewoon. Het is zeer jammer voor U dat Gij niet aangenomen kunt worden».
- 50. «Zie hier is dichtbij, zusje, mijne liefste, vermaard in de wereld als Sītā. Ik denk in 't geheel niet aan een andere; zij alleen is mijne echtgenoote».
- 51. «Doch ik wil U nu iets zeggen wat passend is: ga tot mijn jongeren broeder, Laksmana. Wees zijne minnende gade; Gij zijt een schoone, tedere maagd».
- 52. Zoo sprak Rāma. Çūrpanakhā keerde toen terug naar den jonkman, den edelen Lakṣmaṇa, overmeesterd door liefde, getroffen door den pijl van den Minnegod.
  - 53. Zij trad toe zonder door schaamte weêrhouden te worden, naderde met een schandelijk gebaar; geen gedrag voor een vrouw <sup>1</sup>); zij gaf met gebaren iets laags, iets vuils te kennen.
  - 54. Toen Lakṣmaṇa met aandacht daarop 't oog vestigde, was hij verbaasd in zijn gemoed. «Dit is een dwaas, boos wezen, een reuzin»; zoo twijfelde hij terwijl hij haar greep.

<sup>1)</sup> D.i. geen voor een vrouw betamelijk gedrag.

- 55. Hij hieuw haar den neus af. Nadat haar neus afgerukt en weg was, vloog zij weg naar 't luchtruim, waarbij haar reuzinnatuur duidelijk aan den dag kwam <sup>1</sup>).
- 56. «Ik ben Çūrpanakhā, ik ben een reuzin. Gij kent mij niet, verdwaasde, deerniswaardige. Pas op, wees op Uwe hoede, bescherm Uw leven; ellendig zult gij weldra door mijn ouderen broeder gedood worden».
- 57. «De uitstekende reuzen Khara en Dūşaņa, die in kracht hun gelijke niet hebben, helden onweêrstaanbaar in den strijd, zullen wanneer zij komen U beide verslaan».
- 58. Na die vreesaanjagende woorden uitgesproken te hebben, vlood Çürpanakhā weenende. Zij zocht fluks haar heul bij haar ouderen broeder Rāvaṇa, Khara en Dūṣaṇa.
- 59. «Broeder Rāvaṇa, help mij! Gij zijt maar al te zeer onkundig van wat ik geleden heb, verblinde! Gij denkt in 't geheel niet aan de vijanden die geweld jegens mij gepleegd hebben».
- 60. «Er is een asceet, Rāma genaamd. Hij heeft een jonger broeder die Lakṣmaṇa heet. Zij vertoonen zich als hoogwaarde monniken van aard, doch de snoodaards dragen wapens».
- 61. «Minachtend, overmoedig, gewelddadig hieuw hij onbarmhartig mijn neus af, hoewel ik geen schuld had; Lakşmana was het die vermetel <sup>2</sup>) wilde zijn».
- 62. «Indien Gij de vijanden stil laat begaan, en geen wraak neemt over de geweldenarij die mij aangedaan is, waartoe zal het dan dienen dat ik nog verder leef? is het geen geringe schande dat ik mijn neus niet meer heb?»
- 63. «Vorst Rāvaṇa is mijn heer; ook heb ik veel broeders die reuzen zijn. Zij zijn volstrekt niet bang voor de vijanden, die zonder grond mij gesmaad hebben».
- 64. «Waartoe nut het mij nog te bestaan? liever zou ik toch eens en voor al dood zijn, indien Gij den vijand stil laat begaan en geen wraak neemt over de geweldenarij die mij is aangedaan».
- 65. «En daarom, indien Gij medelijden met mij hebt, moet Gij Rāma en Lakṣmaṇa verslaan. Ben ik hulpeloos, Gij zijt mijn toevlucht; beproef of de macht der vijanden (wel zoo) groot is».
- 66. «Want zij staan geheel alleen zonder bondgenooten. Hun voedsel bestaat uit vruchten, wortelen en groenten. Zij zijn gekleed in grove, slechte boomschors, zoodat zij oogenblikkelijk voor U zullen zwichten».

Ŕ,

<sup>1)</sup> In bijzonderheden wijkt de voorstelling van de geschiedenis van Çürpanakhā hier aanmerkolijk af van wat men in 't Indische epos aantreft.

<sup>2)</sup> Yomahā in den tekst zal, denk ik, onjuist zijn voor Yo mahā. Ç. meent: hij wilde mij schoffeeren.

- 67. Zoo sprak de reuzin Çürpanakhā. Triçirah 1) verbeet zich van toorn, van wraakgevoel bezield. Khara, Dūṣaṇa en alle aanwezige reuzen waren woedend. Hij (Khara) sloeg de armen om zich heen, hief een strijdkreet aan en sprak:
- 68. «Zuster Çürpanakhā, wees niet bedroefd; wij beide zullen die menschen verslaan. Wij zijn immers menscheneters; er steekt geen kwaad in, al worden zij door ons gedood».
- 69. Na zoo gesproken te hebben, hieven zij een strijdkreet aan en vertrokken met de ondergeschikte reuzen, allen volledig toegerust. Zij kwamen aan de kluizenarij met luid geschreeuw en rukten in dichte drommen met hun leger voorwaarts.
- 70. Met blinkende schilden toegerust, plaatsten allen, het lendendoek opgetrokken <sup>2</sup>) zich in een lange rij naast elkander. Met lansen, fel, met uithangende tong, met werpspiezen, prat (?) op hun stoutheid, maakten zij zich op.
- 71. Toen allen in overstelpende menigte waren gekomen, rukten Rāma en Laksmana voorwaarts en beschoten hen met pijlen, zonder dat er één overbleef. Het geheele veld was vol lijken.
- 72. Van eenigen was 't lichaam opengescheurd, anderen waren kreupel, daar hun dijen doorschoten waren; of de beenderen van 't hoofd waren verbrijzeld; eenigen waren radeloos (?), doordat zij hun handen misten.
- 73. Anderen waren er die sidderend op de loop gingen; eenigen keerden echter beschaamd terug en die streden verwoed; het bloed kwam hun dwarrelend uit hun rooden mond; in hun gruwelijke keel staken de pijlen.
- 74. Het leger verstrooide zich of werd anders weggeslingerd. Dientengevolge keerde Triçirah terug om den strijd te hervatten: hij rukte aan van wraakzucht bezield. Onstuimig, kwaadaardig was hij gelijk een slang, (doch) de prins geleek Garuda <sup>3</sup>).
- 75. Er werd op zijn hals gemikt met pijlen, of schichten die vlogen als een zwaluw, zeer scherp, blinkend, volkomen scherp. Deze scheidden den hals af, waarvan het bloed spatte.
- 76. Zijn (drie) hoofden vielen alle verspreid neder, als zijden van een berg die nederstorten. Onnoodig te spreken van de vrees der beangste heremieten: zij konden 't leger der reuzen niet aanzien!

<sup>1)</sup> Tiçirah in den tekst is een drukfout voor Triçirah, d.i. "de Driehoofdige", naam van een broeder der reuzin.

<sup>2)</sup> M. i. beantwoordt matilañjañ aan Skr. baddhakakşa. Het ophelen van den lendendoek of schaamgordel, cawët, geschiedt wanneer men zich gereed maakt voor 't gevecht of een arbeid. Vgl. tlañjañ.

<sup>\*)</sup> Garuda is bekend als de vijand en dooder der slangen,

V.

- 1. Nadat bij 't sneuvelen van Triçira 1) zijn hoofden 2) afgevallen waren, rukten Khara en Dūṣaṇa, van wraakgevoel bezield, dadelijk voorwaarts met de legerbenden die vlogen 3), zich vertoonende als zwarte wolken. Zij droegen messen, zwaarden, werpschijven die bliksems geleken.
- 2. Anderen schoten met den boog; hun vergiftige pijlen waren als donderbeitels; de koorden van hun bogen flitsten 4) vreeselijk, zoodat men ze voor bliksemstralen zou houden. Rāma zou men kunnen vergelijken met den onweêrstorm, zoo talrijk waren zijne pijlen. Daarom kon hij de reuzen overmeesteren, die allen dood neêrvielen.
- 3. Bij den dood van de vijanden: Khara, Dūṣaṇa en Triçirah werd Çūrpanakhā hoe langer hoe bedroefder en neêrslachtiger en weende. Daarop ijlde zij weg en kwam bericht geven van den dood harer oudere broeders bij Daçānana (Rāvaṇa), trad op hem toe met den wil om hem verwijtingen te doen.
- 4. «Sire! Gij, Rāvaṇa, zijt uitermate krachtig en zeeghaftig in de wereld. Uwe vijanden buigen zich onderdanig; allen vreezen U. Zelfs god Indra, de heer der goden, buigt zich onderdanig. Gij zijt echter, men begrijpt niet waarom, gebrekkig in beleid; schiet te kort, zijt niet volhardend ten einde toe».
- 5. «Gij hebt namelijk spionnen aan wie bevolen is de aarde te door-kruisen, de bosschen in te gaan, waar kwade vijanden als asceten levenden zouden wezen. Daarop nu moet Gij verdacht zijn; zie niet lijdelijk toe op de gevaarlijken. Dat juist is Uw slecht beleid, dat Gij de oorzaak <sup>5</sup>) zijt van den dood van Uw leger».
- 6. «Khara, Dūṣaṇa, Triçira, die dappere helden, zijn gesneuveld. Zij gingen op bevel om wacht te houden in 't Daṇḍakāgebergte. Zij werden machteloos afgemaakt door de als asceten levenden, vermaard als Rāma en Lakṣmaṇa. Zij sneuvelden zonder gewroken te worden».
- 7. «Wij zullen alle te gader door dien zoon van Daçaratha gedood worden. Daarom neem wraak! welaan, beraam middelen om hem af te maken. Het is nuttig dat hun aller dood gewroken worde, want dun is Uw haag indien vijandig gezinden leven».

. 3

<sup>1)</sup> Dit is een bijvorm van Triçirah (Nomin. van Triçiras), die ook in 't Skr. voorkomt.

<sup>2)</sup> Voor hulū l. hulu.

<sup>3)</sup> Mańkāyań is een drukfout voor mańlayań.

<sup>4)</sup> Voor kumukap l. kumupak.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aměňāni is eig. "de deur openen voor iets", van den stam wěňā. Geheel verkeerd in K.B. Wdb. onder aměng.

- 8. «Gij eet maar, houdt gezellige samenkomsten, drinkt met dienaren, lustig! Verslaafd aan zinnelijke genoegens, geheel daarvan vervuld, denkt Gij niet aan het einde. Gij waart eertijds stoutmoedig tegen Uw vijanden en begeerig ze te ontmoeten. Thans echter, nu er vijanden zijn die minachtend optreden, neemt Gij geen weerwraak».
- 9. «In 't Dandakā-woud zijn de heremieten onbevreesd; elken dag verrichten zij bestendig vuuroffers; immers er zijn geen reuzen die op de loer liggen in de kluizenarii; zii vreezen alle Rāma en Laksmaņa».
- 10. «Hij, de voortreffelijkste der Raghutelgen, had zelfs geen medehelper en bij honderden en honderden waren de gezellen van Khara en Dūṣaṇa, bij hoopen, doch geen hunner slaagde; zij liggen in rijen dood op den grond neêrgerold; de verwonderlijke pijlen van Rāma waren hun dood».
- 11. «Wrongel, gesmolten boter, vleesch, visch, aat gij, en overheerlijk smakende vruchten, (als) de hooge goden ze eten; (wees nu) verzadigd; Uwe troepen van reuzen verschuilen zich alle en lijden honger, omdat zij bevreesd zijn voor den uitmuntenden Raghava en Laksmana».
- 12. «En daarom moet Gij trachten Uw verstand te gebruiken en het te scherpen. Laat de zinnelijke genoegens varen, opdat Uw welzijn groot en blijvend zij. Uitermate onbestendig 1) is 't aangename, het duurt slechts een oogenblik en verdwijnt. Daarom wees waakzaam, doe Uw best! wend een afdoend listig middel aan!»
- 13. «Rāma heeft een vrouw die uitmunt in schoonheid. Haar lichaam is glanzig, glad, zacht, teder, bekoorlijk; haar stem als 't geluid der zwaan is liefelijk om te hooren. Daarom moet Gij haar, mijns inziens, rooven; zij is waardig om aan U te behooren».
- 14. «Doelloos zijn Uwe oogen, indien zij haar schoonheid niet zien; Uw neus is onnut, indien die niet gebruikt wordt om te kussen; ook Uw oor is nutteloos, indien alwat zij zegt, niet gehoord wordt. Alwat aan haar is, is genot en volmaakte schoonheid».
- 15. «De kwintessens van wat uitermate smakelijk is; het puik der zinnelijke aantrekkelijkheden, indien zij Uwe vrouw wordt, droom dan niet van andere. Alwie haar aanschouwt, zal in zijn geest verlangen haar te trouwen. De heerschappij over de drie werelden is de eisch waarvoor zij te koopen 2) zou 3) zijn».
- 16. «Zelfs Çacī, de geliefde van Indra, kan haar niet evenaren in schoonheid. Girisutā (Çiva's gemalin), Rohiņī, Rati, zoo onvergelijkelijk, evenaren

<sup>1)</sup> Candale in den tekst is een fout voor cancale.

<sup>2)</sup> Lees welin ata.

<sup>3)</sup> Anders gezegd: "de heerschappij over de drie werelden zou men kunnen eischen als haar bruidprijs (çulka)".

haar niet. Het schoon van al die schoonen is praat van onnozelen. De vrouw van Rāma slechts is schoon: dat is mijn besliste meening.

- 17. Dit waren de woorden welke de lage Çūrpanakhā sprak tot Daçānana (Rāvaṇa), die onmiddellijk antwoordde: «Zusje, wees niet ongerust, laat Uw hart niet bedroefd zijn. Ben ik hier dan niet, hij die Rāvaṇa heet, de overwinnaar der wereld?»
- 18. «Wien toch zaagt Gij dat hij ook door Indra onderdanig geëerd werd? De donderhamer werd verbrijzeld, de bliksemflits op mijn borst trof niet. Ook de olifant van god Indra werd door mij gepakt zonder eenige moeite; onnut als gras werd hij door mij weggeslingerd».
- 19. «En let op de onvergelijkelijke macht van Rāvaṇa: steeds komt de maan op als volle maan zonder verkeerd te gaan; alle goden brengen jaarbloemen (als jaarlijksche schatting) op uit vrees; alles wat de godenwereld bevat, velerlei, is vernietigd geworden».

€

- 20. «Die woorden van U zijn maar iets belachelijks, waarover men zich zeer schamen moet, dat ik mij in gevecht zou meten met dien asceet, den zoon van Daçaratha; hij is immers een mensch van geringe sterkte, er is geen kracht in hem. (Doch) uit liefde voor U, zal ik niet weêrstreven wat Gij, waarde zuster, mij aanmaant te doen».
- 21. Nadat hij Çūrpanakhā in haar geest gerust gesteld had, ging hij ras zijn weg nemende door 't luchtruim, snel als de gedachte. De vermaarde Candrahāsa was zijn zwaard waarvan hij nooit gescheiden was. Toen hij den oceaan bereikt had toefde hij even aan 't strand.
- 22. Zijn doel om daar even te toeven was om Marīca iets mede te deelen. Bij zijn komst <sup>1</sup>) lichtte hij Marīca in omtrent zijn doel, waarop deze antwoordde dat hij het oprechtelijk afried, uit vrees, omdat hij reeds de nederlaag geleden had toen hij weleer met den wind(pijl) beschoten en weggeslingerd was.
- 23. «Heer, Gij, o Daçānana, zult vernietigd worden, indien Gij gaat strijden met den voortreffelijksten der Raghutelgen Rāma, want hij is inderdaad krachtig. Uw zwaard, de Candrahāsa, zal niets uitrichten. Daarom ga niet naar den asceet, den zoon van Daçaratha».
- 24. \*Er is een zekere krachtige monnik, Jāmadagni, die tal van koningen gedood heeft, en Arjuna Sahasrabāhu op 't slagveld geveld; wie heeft ooit gehoord van iemand die dezen heeft overwonnen, behalve hij? Rāma alleen heet krachtig en zeeghaftig».
  - 25. «Ook is de machtige Tāṭakā door hem (Rāmà) gedood; daarna 2)

<sup>1)</sup> Lees nirāwarah voor nirārwarah.

<sup>2)</sup> Aşa in den tekst is een drukfout voor atha.

toen de Rṣi's hun offerande verrichtten, zijn wij gevlucht. Ik was ten zeerste uit het veld geslagen, ontdaan, daar ik met den wind(pijl) beschoten was. O Vorst, Gij weet nog niet, hoe snel hij schiet.

- 26. «Rāma munt zeer uit onder de boogschutters, is weêrgaloos. Van grooten schrik bevangen gingen de demonen en reuzen den strijd niet hervatten. De geheele troep der reuzen 1) sneuvelde; hun nek werd gebroken door 't schieten. Khara, Dūṣaṇa, Triçira, vernield, stierven moedig.
- 27. «Hij (Rāma) deed mede aan de Svayambara 2) bij 't offerseest van Janaka. Nu was er een boog, geplaatst in 't midden van het tornooiveld. Al de vorsten poogden dien te spannen, doch zonder dat het lukte. Evenwel Rāma spande dien, zoodat die eindelijk in tweeën brak.
- 28. «Gij hebt alleen behagen in steeds dronken te wezen, te eten, te drinken. Met een troep van onderhoorigen zijt Gij zat van vleesch en <sup>8</sup>) sterken drank dien Gij voortdurend drinkt; U verlustigende in geurige bloemen en blanketsel, behagelijk in 't genot. Hoe dan zult Gij het aanleggen dat Gij in der strijd niet voor hem onderdoet?»
- 29. Žoo was de rede van Marīca, waarschuwende, hem aanmanende terug te keeren. Hij prees de eigenschap van den voortreffelijksten der Raghutelgen in diens buitengewone kracht. Zijn doel was Rāvaṇa af te schrikken, omdat hij bevreesd was. Het gevolg was dat Rāvaṇa toornig werd en onmiddellijk antwoordde:
- 30. «Jij bent brutaal, Marīca! zeer gemeen, verdwaasd, een vuilik. Die rede van jou is gebeuzel; het is als de rede van iemand die verzot is. Hij heeft Paraçurāma overwonnen; dat deze de nederlaag leed, is omdat hij oud en afgeleefd is, en Rāma nog jong.
- 31. «Dat Tāṭakā door hem gedood is is niet roemenswaard, want zij was een zwakke vrouw en ook zonder medehelper, en daarom werd zij door den onmeedoogenden, nietswaardigen Rāghava (dood) doodgeschoten. Indien jij daaraan te veel waarde hecht, voort! foei! scheer je weg!»
- 32. «Ook ben jij door Rāghava zeer erg beschoten; jij voeldet je min, laag, bedeesd in je gemoed. Zijn pijlen waren zwak, de wind niet hevig, (maar) zacht. Wegens je vrees deed jij je best om te vluchten zonder nood».
- 33. «Jij hebt nog iets anders gezegd, waarom jij de kracht van Daçaratha's zoon preest: dat hij een boog in tweeën brak, dat was omdat die ver-

<sup>1)</sup> Wanal is blijkbaar hetzelfde woord als Tag. bangal, dom. Maar mürkha, dom, is een gewoon epitheton van de reuzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) D.i. de wedstrijd, waarbij een meisje van de Ksatriyakaste uit de mededingers een vrije keuze kan doen.

<sup>3)</sup> Ka is, naar ik veronderstel, een kortere uitdrukking voor těka in den zin van "met". Bewijsplaatsen daarvoor staan mij echter niet ten dienste.

molmd was en lang bewaard; was opgevreten door den houtworm, door insekten aangetast. Dat was de reden dat die vergaan was. Dat hij dien al zoo dadelijk spande, was iets zeer gerings».

- 34. «Het dooden van Khara en Triçira is ook geen reden om op te roemen, want zij waren zorgeloos, onachtzaam; dat was de reden dat zij alle sneuvelden. Indien zij met felheid Rāghava meer verwoed bestreden hadden, zou Rāghava zekerlijk oogenblikkelijk gedood zijn zonder dat hij er iets tegen had kunnen doen.
- 35. «Hoe kun je dan, nietswaardige, de kracht van Rāghava roemen? Je bent maar een verrader, die in je zin afvallig wilt worden en hem onderdanig zijn. Daarom roem je hem en roem jij niet mijn goede eigenschappen. Pas op! je zult sterven; je gezindheid is verraderlijk, deugt niet».
- 36. Na zoo gesproken en gescholden te hebben, trok hij zijn zwaard. Zijn knevel trilde, het zweet zijns lichaams vloeide; zijn gezicht werd rood alsof het geslagen was, vreeselijk. Hij dreigde Marīca die eerbiedig om 't leven smeekte:
- 37. «Ik hier ben een nederige dienaar, trouw toegewijd, geen verrader. In waarheid ben ik trouw aan den Vorst in alwat hij mij zal bevelen, doch de reden dat ik waarschuw is dat ik mijn plicht 1) volg. Het ligt in den aard van dienaren te waarschuwen; hij beoogt wat heilzaam zal wezen.
- 38. «Indien Gij dan ook iets voor goed houdt in de te volgen gedragslijn, zal ik niet weêrstreven. Alles wat goed is volgens den wensch van den Vorst zal opgevolgd en volbracht worden. Aldus is 't listig middel dat misschien slagen zal, indien het goedgekeurd wordt: laat ik mij metamorphoseeren in een ree met gouden haren».
  - 39. «Ik zal maken dat Rāma en Lakṣmaṇa eerst zich verwijderen; daarna kan de Vorst handelen volgens believen, zonder daar (nader) mededeeling van te doen. » Zoo sprak Marīca. Eindelijk ging hij heen. In 't bosch gekomen, metamorphoseerde hij zich in een gouden reebok.
- 40. Zijn rug leek schoon, glanzig, smaragdkleurig; zijn lichaamsharen waren alle glad, van rood goud. Ter plaatse gekomen trad hij toe op Koning Janaka's dochter, die in haar schik was. Het was alsof haar hart buitengewoon verheugd was, zoo'n behagen gevoelde zij.
- 41. Zij beschouwde aandachtig het schoon (van 't dier) welks huid als het ware een dekkleed was, want glanzig leek het van goud met fijne haren. Haar hart verlangde hevig naar 't schoone dat zij zag, zoodat zij Rāma beval zich van den juweelachtigen reebok meester te maken.
  - 42. Rāma weerstreefde niet in wat hem bevolen werd. Hij liet zijn jon-

<sup>1)</sup> Voor rdhamma l. dharmma.

geren broeder Laksmana slechts achter om de kluizenarij te bewaken. Hij ging om (het dier) te vervolgen, doch vermocht niet het te vangen, want het sprong snel en maakte zich kronkelend uit de voeten.

- 43. Het was alsof hij nu eens rustig een poos dichtbij wilde gaan staan, dan straks weêr overvallen (?) door Rāma gepakt, ijlde het snel weg, want zijn haren waren glad als met olie bestreken. De hand (van Rāma) faalde, zoodat het (dier) ontsnapte en wederom vluchtte.
- 44. Het gevolg was dat hij het (dier) vervolgde zonder dat hij het in zijn macht kreeg. Of al spottende, hem treiterende bleef het een poos staan. Rāma was wrevelig in zijn hart dat hij het dier niet kon vatten; hij spande zijn boog en mikte met zijn schicht.
- 45. Het was alsof de ribben van 't dier doorsneden waren; 't bloed kwam uit; 't ingewand hing uit het lichaam. Op het einde van zijn leven slaakte hij een geschrei dat bedriegen kon. De dochter van Janaka werd ontsteld toen zij het duidelijke geween hoorde: het was alsof het de stem was van den voortreffelijken Rāma die om hulp riep.
- 46. Dientengevolge schreide Koning Janaka's dochter luid schreeuwende: «Ga, broerlief Lakṣmaṇa, help Uw ouderen broeder, gauw! Gij wordt nu door hem geroepen, hij beveelt hem te komen helpen. Gij zijt zeer onliefdevol jegens Uw ouderen broeder. Ga toch, bescherm hem!»
- 47. Dat waren de woorden van Koning Janaka's dochter, terwijl zij weende. Wegens hare liefde had zij in haar hart een bang vermoeden. Daarop antwoordde jonker Laksmana onverschrokken, daar hij vertrouwde opde kracht van zijn broeder in 't gevecht dat hij niet het onderspit zou delven:
- 48. «Gij zijt de gade van den held der Raghu's; Gij zijt de welbeminde van mijn ouderen broeder, en daarenboven is Koning Janaka Uw vader. Gij zijt al te kleinmoedig dat Gij met schrik geslagen zijt bij 't hooren van iemand die weent. Is hij het dan die weent? Wie weet of het niet een ander is?
- 49. Wie dan toch is in de wereld zoo krachtig, naar Uw meening, dat hij in staat zou wezen om den prins op 't slagveld te weêrstaan? Hij slechts is krachtvol, ervaren in alle wapens. Hoe kan men dan duchten dat hij gedood zou zijn door den stoot van een ree?
- 50. «Wie van de telgen van den uitstekenden Raghu is er van wien Gij ooit gehoord hebt dat zij uit bangheid sneefden, of, naar men zegt, om hulp riepen? Geen van alle Raghuïden weet ik dat zij vluchtten; zij sneuvelden woedend strijdende zonder te vreezen indien er overmachtige vijanden waren».
- 51. Daarenboven leek het alsof die reebok wenschte gedood te worden. De wijze waarop hij zich aanstelde, was verwonderlijk; hij zag Rāma en was niet bevreesd. Bij zijn voornemen om te sterven kwam de pijl van Rāma hem

dus zeer te stade; hij stortte zich in 't vuur, naar zijn gevoelen, bij den vurigen pijl van Rāma».

- 52. «Wie is dan toch niet van verwondering vervuld met Rāma te zien, hei! Hij zegeviert over zijne vijanden zonder wedergade in de wereld. Daarom wees niet treurig omdat Gij iemand hoort die schreit. Uw oudere broeder (echtgenoot) zal terugkomen na de ree vermeesterd te hebben».
- 53. «Wie schreeuwde was niet hij; het was een booze reus. Vermoedelijk was het doel van het geluid dat hij wilde misleiden; het was, denk ik, het geween van den reebok die daar geschoten was, en dat slechts eenigszins geleek op de stem van den leeuw der Raghu's».
- 54. Na de woorden die jonker Laksmana gesproken had, wilde Janaka's dochter ze niet gelooven en was volstrekt weêrbarstig. Liefde en angst maakte zich van heur hart meester, zoodat zij antwoordde dat zijn woorden een leugen waren en onbehoorlijk:
- 55. «Broer, Sumitrā's zoon, wat moet dat beteekenen? Voor de eerste maal zijt Gij van zins onwillig te zijn om te doen wat ik U nu opdraag. Weleer waart Gij onderdanig, trouw jegens Uw ouder broeder. Nu echter zijt Gij flauw, laf, dat Gij niet helpt».
- 56. «Ik weet wat Gij in Uwen gemeenen, slechten zin voorhebt. Ontrouw jegens Rāma, zijt Gij van zins den slechten weg op te gaan. Uiterst snood, zeer laag waarlijk dat iemand uit Raghu's geslacht er toe komt vijandig gezind te wezen jegens zijn ouderen broeder. O, wat is dat zeer vuil!»
- 57. «Jou gedachte over Rāma is aldus: «is hij gedood door den reebok, des te beter, het treft inderdaad gelukkig. Ik zal dan opvolgen om over Koning Janaka's dochter macht te hebben. Wie zou haar toevlucht zijn? Er is geen ander dan ik». Zoo denk jij».
- 58. «Laaghartige, verdwaasde Laksmana. Jij waant dat ik gemeen van zin zou wezen, in staat om slechte gedachte te koesteren en voorts overspel bedrijven. Ik denk niet aan een anderen man dan aan hem alleen. Er is geen ander dien ik wil dienen dan Rāma alleen».
- 59. «Indien de godheid zoo onbarmhartig mocht wezen dat hij, de geerbiedigde, gedood is; dat Rāma in 't gevecht mocht onderdoen door den stoot van den reebok, zal ik mij den hals afsnijden en mij in 't vuur storten, en zoo den geliefde volgen. Ik zal niet mijn toevlucht zoeken bij jou».
- 60. Dat was de rede van de vertoornde dochter van Koning Janaka. Zij schimpte en geheel verbijsterd wilde zij kwaad zijn. In de kwaadheid van haar gemoed, vermoedde zij niet verkeerd te doen; de verkeerdheid van haar hart was oorzaak dat zij kwaad vermoedde.
- 61. Daçaratha's zoon Lakşmana was terneêrgeslagen en beklemd; zeer verwonderlijk waren die woorden welke hij van haar hoorde. Van die handel-

wijze van haar begreep hij in 't geheel niets. Daarom werd hij droevig te moede en hij antwoordde aanstonds:

- 62. «Ik word hier verdacht snood en verraderlijk te zijn jegens mijn ouderen broeder, (maar) mijn gemoed is zuiver, trouw, niet valsch. Al de goden mogen getuigen zijn van mijn hart! Zij mogen het zien! De hel moge mijn lot zijn! pijn moge ik voelen, indien ik verraderlijk ben!»
- 63. «Dochter van Janaka, Gij doet slecht met zóó te spreken. Het is alsof Gij ijlt met te meenen dat ik ooit op U verliefd was. Ten gevolge van Uwe onbehoorlijke taal zult Gij groot leed ondervinden: de vijand zal U nu gevangen nemen nadat ik U verlaten heb; wees gewaarschuwd!»
- 64. Zoo sprak hij met zelfvervloeking. Daarop ging hij zijn ouderen broeder achterna om met hem den reebok te vervolgen. Nadat hij vertrokken was bleef Koning Janaka's dochter staan; eindelijk ging zij bloemen plukken dicht bij de kluizenarij.
- 65. ¹) En terwijl zij (Sītā) in het dichte bosch ging en bloemen plukte, kwam Daçānana (Rāvaṇa) onder de gedaante van een geestelijke; hij leek een zuiveren, rechtzinnigen Çiwaietischen monnik, deugdzaam en heilig, het hoofd overal glad geschoren met een kleine haarkuif op de kruin.
- 66. Zijne tanden waren uitnemend zuiver, wit als kristal; ook was hij voorzien van een rozenkrans, en van een pompoen (als nap) die hij aan een draagband met zich voerde; zijn monnikskleed was schoon rood, een fraaie lakkleur vertoonende. Hij ging langs den weg om aalmoezen te vragen, waardoor hij zijn (eigenlijk) oogmerk verborgen hield.
- 67. Al onder 't voortgaan prevelde hij gebeden en zeide vrome spreuken op; zijn blik was zacht en lief, uiterst vriendelijk en zeer innemend; het was alsof er van zijn demonischen aard niets meer overgebleven was. Achtereenvolgens kwam hij, wandelende, al de zijden van de schoone kluizenarij langs.
- 68. Daarop ontmoette hij de dochter van Koning Janaka in het bosch. Geheel alleen sloop zij door het hout zonder eenige vrees. Rāvaṇa ging dan op haar af, zeer verblijd; straks was hij haar nabij, en eindelijk sprak hij eerbiediglijk:
- 69. 'Hoe dwaalt Gij zoo in het bosch, hemelsche schoone, en plukt bloemen? Volstrekt niets kan Uwe schoonheid evenaren: ze is inderdaad volmaakt. Zelfs de maan kan in schoonheid U niet evenaren, want zij verbleekt bij dag en verliest dan al haren glans».

<sup>1)</sup> Van de strofen 65—78 bestaat reeds een oudere vertaling, opgenomen in Bijdragen K. I., uitg. ter gelegenheid van het Zesde Internationale Congres der Orientalisten, 1888, blz. 3 (Proeve van het Oudjav. Rāmāyana). Om den samenhang niet te storen wordt die vertaling hier herhaald.

- 70. «De lotusbloemen in den vijver, wanneer ze in vollen bloei prijken, waarvan sommige roodkleurig, andere wit zijn, hoe welig en geurig ook, kunnen niet in schoon met U vergeleken worden: zij doen onder, want des nachts sluiten zij zich weder en kwijnen».
- 71. Deze plaats, waar Gij U bevindt, is gevaarlijk, ontoegankelijk voor menschen, een wildernis. Zijt Gij niet bang voor de gevaarlijke slangen en wilde olifanten? Wie zal Uwe hulpe wezen, vraag ik, indien U eens een tijger tegemoet treedt? Och, zulk een schoonheid als de Uwe, zusje, behoort men niet roekeloos bloot te stellen.
- 72. «Gij zijt zoo uitermate zacht en teder, zoo bekoorlijk; het woud is als het ware versierd door Uwe tegenwoordigheid. Hoe heet hij toch, de man die door U als gemaal erkend wordt? Ongemeen veel zedelijke verdienste moet hij zich verworven hebben, dat hij U (thans) bezit».
- 73. «Ik heb andere landen in de wereld doorgezworven, doch niemand gezien die eenigermate met U gelijk staat; zóó schoon zijt Gij, in trouwe. Gij zijt, buiten eenig vergelijk, mijns inziens, het non plus ultra van schoonheid, en mijn tegenwoordig leven is niet vergeefsch geweest, nu ik eenmaal U heb leeren kennen».
- 74. «Uw schoonheid beschouw ik als een bloem waaraan door de bijen geslurpt wordt en waaruit het fijne sap nederdruppelt. Er bestaat slechts Uw schoon; Uws gelijke blijft achter U <sup>1</sup>). Daaruit maak ik op, dat er zeker iemand is die door U (als gemaal) yereerd wordt».
- 75. «Zelfs de god Viṣṇu zou ophouden, denk ik, met bekoring te vinden in zijne geliefde, (want) zij doet, in waarheid, voor U onder. Ja, ook de Minnegod, (anders zoo) verliefd, is afgetrokken <sup>2</sup>) jegens zijne Rati, die U niet evenaart.
- 76. «Alle vrouwen ook, als zij U aanschouwen, zijn over U verbaasd en in hun gemoed geheel overbluft. Vooral de jongelingen die U zien, zouden verliefd worden. Hoe weinig zouden zij zich verzadigen aan het zinnelijk genot! zelfs de goden zijn (als) dol».
- 77. Er is een arme, ongelukkige, die opgehouden heeft minneweelde te smaken, daar hij geen liefje heeft om naast hem in bed te liggen. Smachtende loopt hij overal rond, de in zijn hart zinnelijk geneigde. Gij nu zijt de nektar, 't geneesmiddel van hem die door Kāma's pijl getroffen is».
- 78. «Wat voor een wicht is hij die door U als gemaal gediend wordt? Hij weet zeer goed dat Gij in de dichtbegroeide kluizenarij zijt. Wegens zijn

<sup>1)</sup> Anders gezegd: "is ver te zoeken".

<sup>2)</sup> Vertaling onzeker. Misschien gelden de woorden "zou ophouden" enz. in 't voorafgaande voort, en dan zou de vertaling wezen: "(anders) zoo al door verliefd" zou ophouden met bekoring te vinden in zijne Rati".

vrees dat er anderen mochten wezen die U zien zouden, is hij in de kluizenarij gegaan, en houdt zich daar op».

- 79. Zoo waren de woorden van Rāvaṇa die hij met opgewekte begeerte uitsprak. Janaka's dochter was onthutst in haar gemoed dat zij geprezen werd. Het hart was ontroerd, de lichaamsharen rezen haar ten berge van angst. Nederig gebogen begon zij te spreken en gaf inlichting omtrent haar gemaal:
- 80. «Er is een zekere Rāma, Daçaratha's zoon, krachtig zonder gelijke. Hij is het die mij bezit; van edele hoedanigheden. Hij is buitengewoon onderdanig aan zijn vader en volbrengt wat deze bevolen heeft. Hij is de beschermer van alle hermieten in de kluizenarij».
- 81. «Alle vijanden van de groote Wijzen heeft hij gedood; hij heeft Paraçurāma in 't strijdperk overwonnen; hij hield steeds de wacht over de groote Wijzen, wanneer zij hun offeranden verrichtten; hij is in de wildernis gegaan uit onderdanigheid jegens zijn vader».
- 82. Nadat hij in de wildernis was gekomen waren er gewelddadige reuzen. Die bevocht hij toen zij in groote menigte gezamenlijk waren komen opzetten met een machtig leger; zij werden alle doodgeschoten; aan den zoom der kluizenarij kunt Gij zien dat hun lijken in rijen liggen.
- 83. «Hij is vermaard als boogschutter in 't geheele wereldrond. Willen zij hem met knotsen bestrijden, dan zal 't gevolg wezen dat zij te niet gaan, door hem bedwongen; als vermalen ten eenenmale zijn alle vijanden, die op hem afkomen. Het is alsof Gij U van den domme wilt houden, den schijn aanneemt van uit te vorschen wie mijn gemaal is».
- 84. «Hoor nu de reden waarom Gij hem niet aantrest: er is namelijk een gouden reebok, die door hem met verbazing vervolgd wordt. Zijn jongere broeder werd achtergelaten. Eindelijk ging deze hem achterna op mijn bevel. Dat was de reden dat deze niet wilde weêrstreven».
- 85. Toen Koning Janaka's dochter uitgesproken had, trad Rāvaṇa hoe langer hoe nader en zeide weder: «Ik ken hem, die Rāghava heet en nietswaardig is. Wat is dan de reden dat Gij hem bemint, hem die zeer min is?»
- 86. «Laag staande doet hij onder voor al zijn kundige jongere broeders. Als oudste behoorde hij koning te zijn; hem is echter bevolen naar de wildernis te gaan. Hij heeft voor en na alle reuzen gedood die naar de kluizenarij gingen. Hoe hebt Gij (daarover) zoo'n bewondering voor Rāghava, iemand van (zoo) geringe allooi».
- 87. «Laat ik, zusje, U iets vertellen van een koning die werkelijk kracht bezit, wiens heldhaftigheid de oorzaak is dat hij genoegen zal beleven. In de geheele drie werelden is er niemand die met hem gelijk staat. Hij is het, Rāvaṇa geheeten, die hier gekomen is».

- 88. «Ik dan heb gezegevierd over de godenwereld, de menschen, dieren en planten. Den god Vaiçravaṇa (den god des rijkdoms) heb ik onderworpen. Yama smeekte om 't leven toen hij, verslagen, vreesde gedood te worden. Ook de heer der goden, de god Indra, is mij geheel onderdanig».
- 89. «De gansche godenwereld is als het ware in de zee verzonken. Allen zijn zij bleek geworden van schrik, stil <sup>1</sup>), in rouw. De macht van Rāvaṇa is gelijk een stormwind, en de beduchtheid der goden maakt dat zij onderworpen en in droevigen toestand zijn».

## VI.

Deze Sarga onderscheidt zich door een aantal verschillende afdeelingen in afwisselende versmaten, door den dichter gekozen in overeenstemming met den grondtoon die in de strofen tot uiting komt en met de verscheidenheid der verhaalde gebeurtenissen. In de vertaling is 't onderscheid in toon slechts weinig merkbaar. Str. 1—18 is in Upendravajrā; 19—26 in Çārdūla; 27 in Aupacchandasaka; 28—63 in Mālinī; 64—113 in Anuṣṭubh; 114—141 in Candravartana; 142—159 in Vasantatilakā; 160—171 in Çikhariṇī; 172—195 in Upajāti; 196 in Indravajrā; 198 in Upendravajrā; 199—200 in een species van Dhṛti, die niet anders van Kusumitalatā verschilt dan dat de vijfde lettergreep een korte is; 201—203 in Mattamayūra.

Het begin is een voortzetting van R $\bar{a}$ vaṇa's rede in Zang V; de vertaling is als volgt:

- 1. «Mijn koningsburcht staat bij de zee, op Laņkā, weidsch als de glans der maan. Het (eiland) heet eveneens Ratnapārāyaņa ²) wegens de menigte van schitterende edelgesteenten.
- 2. «Dat is het waarover Gij macht zult hebben. Smaak geneugt met mij, aarzel niet! Alles wat Gij verlangt zal daar zijn; te rechter tijd zullen bloemen, zooveel als U behaagt, bereid zijn».
- 3. «Die weelde behoort gewaardeerd te worden, dunkt mij. Ik ben in den vollen bloei der jeugd en machtig; Uw lichaam is schoon; Gij zijt een jonge vrouw in volle schoonheid. Verlaat dien Rāma die niets waard is, zusje!»
- 4. «Eten, drinken, mingenot geniet dat! Ik zal als een slaaf U dienen. Heersch op Lankā. Hiermede besluit ik mijn rede, zusje: tooi Uw lichaam, laat het versierd worden».
- 5. Zoo sprak Rāvaņa terwijl hij haar ten huwelijk vroeg, Sītā wilde niet; zweeg zonder te antwoorden. Rāvaņa trad toornig toe met haastiger schreden. Hij nam Sītā op en vloog ras door 't luchtruim.

<sup>1)</sup> Het is ook mogelijk dat bedoeld is: "niet mooi gekleed, ongetoiletteerd".

<sup>3)</sup> Een gevarieerde vorm van Ratnadvīpa, een gewone benaming van Ceilon.

- 6. Ontsteld weende de prinses, Koning Janaka's dochter; zij kreet, weeklaagde, wat in de lucht weêrklonk. De reeën en vogels in de kluizenarij zwegen alle stil, verschrikt bij hetgeen daar gebeurde.
- 7. «O Rāma! O Rāghava! wat zijt Gij onbarmhartig! Het blijkt ten zeerste dat Gij mij niet liefhebt. Alwat Gij bevaalt heb ik toch niet overschreden, ik denk dat Uwe liefde voor mij, helaas! nu voorbij is».
- 8. «Steeds hebt Gij bevrediging geschonken door mijn zin te volgen, door knap van geest een vrouw ter wille te zijn. Al wat ik wenschte volbracht Gij immers. Ik werd zoo vertroeteld en geliefkoosd».
- 9. «Zoo ook jongere broeder, voortreffelijke Laksmana, o! wat waart Gij wijs in beleid en gebaar! Uw woorden alleenlijk waren hard als de woorden van iemand die weêrstreefde, maar Uw hart was dan toch in alle oprechtheid liefderijk».
- 10. «Vergeef mijne woorden tegen U, broer Laksmana; ze waren ongepast, Gij hadt ze niet moeten hooren, daar ze slecht waren. Het ligt in den aard der vrouwen dat zij onoordeelkundig zijn. Vergeef het! wees niet boos op mij».
- 11. «Uw oudere broeder Rāma is zeer onverschillig, (al) is hij heel toegeeflijk met niet te weêrstreven al wat ik beveel. Dat Gij (echter) vroeger weêrstreefdet, was toch uit genegenheid; ik slechts was misdadig, laag, zondig».
- 12. «Hoe kleinmoedig was de (gewaande) geestelijke, bij 't hooren van de kreten van den reus ijlde hij weg! Daarom was Uwe redeneering niet verkeerd. Wegens de slechtheid mijner woorden ijldet Gij weg».
- 13. «Ook (zij gezegd): wanneer aan een edel mensch rede wordt gegeven <sup>1</sup>), wordt zijn toorn jegens iemand geringer, is niet blijvend. Ziet hij den slechte in 't ongeluk, deerniswaardig, dan heeft hij zeker medelijden, gaat hij op hem af en biedt hulp».
- 14. «Daarom, o brave Lakṣmaṇa, edel mensch! snel toe, help mij, die lijdend, ongelukkig ben. De woorden die Gij bezworen hebt zijn alleszins bewaarheid. Zoo word ik nu door den vijand gevankelijk meêgevoerd».
- 15. Zoo weeklaagde Janaka's dochter, krijtende; luidkeels smeekte zij om hulp, met jammerklachten. Toevallig hoorde Jaṭāyu geween; hij vloog van zijn plaats weg, als wanneer hij Rāvaṇa zag:
- 16. «Rāvaṇa, allerlaaghartigste der reuzen! verwaten gewelddadige, vijand der heremieten! die je vermeet de monniken te smaden, te minachten. Kom op, indien jij wezenlijk een held in den strijd bent!»
- 17. «Ook Rāghava, die jegens de monniken meewarig is; die deugdzaam is, liefderijk en onderdanig jegens zijn vader; ook dien vermeet jij je

<sup>1)</sup> D.i. anders gezegd: schuld bekend wordt.

te verongelijken, foei, lage reus, en uiterst onbeschaamd kwel je de geestelijken».

- 18. «Jaṭāyu hier is (als) de Zonnegod, die alle verwaande duisterlingen zal dooden; deze hier is een onderdanige dienaar van Rāma. Daartoe ben ik verplicht daar ik vroeger vriendschap gesloten heb met zijn vader».
- 19. Zoo sprak Jaṭāyu. Hij kwam uitdagend nader en zocht den strijd te beginnen. Zijne geweldige groote vleugels, die hard, ruim uitstaande en alle scherp waren, wapperden.

In de gedaante van een tijger 1), gelijkende op een leeuw, woest, naderde hij snel, vermetel, met den snavel aanvallende: zijn snavel was zijn wapen zoo scherp als een wajra (donderbeitel).

- 20. Onstuimig trok toen Rāvaṇa (het zwaard) Candrahāsa. Verheugd van geest zwenkte Jaṭāyu, terwijl hij vreeselijk een slag op zijn gezicht aanbracht. Hij keerde terug en ontweek voorzichtig; toen de Candrahāsa op hem gericht werd, vloog hij weg. Rāvaṇa zag verbaasd boven zich Jaṭāyu in de hoogte.
- 21. Zijn vleugels ruischten toen hij Rāvaṇa die zich voor hem boog tegemoet ging. Toornig pikte hij met zijn snavel; de arm van Rāvaṇa, gedrukt, verlamde. Het bloed gutste, dat hij opslurpte en daarna keerde hij weder terug en vloog weg in de lucht. Hoe langer hoe overmoediger dronk hij zich zat aan 't aldoor druipende bloed van Rāvaṇa.
- 22. Rāvana was beklemd; hij was vernederd en het was hem hinderlijk om Sītā te dragen. Hij gaf een wenk aan zijn reuzenheir; het zweepte de paarden aan en de karos waarin hij zat vloog. Paarden, snel als de gedachte vlogen, snelden voorwaarts en vielen aan, (doch) verbrijzeld, ontredderd, verpletterd, vernield, stuk geslagen, verdelgd vielen de wagens neêr <sup>2</sup>).
- 23. Sītā, die in de karos zat, viel: zij sloot de oogen van angst. Zij bezwijmde in 't luchtruim; afgemat, onrustig, neêrslachtig, zuchtte zij. Snel daalde Jaṭāyu naar beneden, streek neder en greep Maithilī; de godheden der tien windstreken hieven luid een gejuich aan, allen verbaasd lofprijzende.
- 24. Over 't gejuich van de godenscharen en Gandharva's die allen tegelijk lof uitten was Rāvaṇa wrevelig, vertoornd; zijn arm was gekwetst, bewegingloos, verlamd, en zijn bloed vloeide onophoudelijk uit, doch hij voelde niet dat het pijn deed; stoutmoedig ging hij vooruit, overal (den vijand) opzoekende, beschaamd dat Jaṭāyu gevloden was.
- 25. Hij (Jaṭāyu) omvatte Sītā die half in zwijm lag, ontdaan, al ongerust zijnde. Hij vloog niet snel, maar zachtkens; hij gaf zich moeite omdat hij

<sup>1)</sup> Skr. çārdūla, tijger; dit bevat een toespeling op den naam der versmaat.

<sup>2)</sup> Van dit ongeval met de karos is in 't Indisch epos niets te vinden.

bezwaard was: indien hij de prinses niet vasthield, zou zij zekerlijk dood vallen. Dat was de reden dat Jaṭāyu zachtkens vloog, hoe langer hoe langzamer.

- 26. Rāvaņa had hem bijna bereikt; Jaṭāyu vermoeid, afgemat zuchtte. Overal waar hij ongerust toevlucht zocht, werd hij door Rāvaṇa in de lucht vervolgd. Het duurde niet lang of hij viel Jaṭāyu aan, de Candrahāsa flikkerde als een bliksem. De vlerk werd pijnlijk afgerukt: hij viel door Rāvaṇa afgehouwen.
- 27. Rāvaṇa omvatte daarop Janaka's dochter, die geheel van streek was, bevig bezwijmd. Er kwam een andere karos nader hun tegemoet, die hen voerde terug naar Lankā.
- 28. Toen hij in Lankā was gekomen, was hij neêrslachtig, ziek van verliefdheid, van minverlangen bezield. Voor zijn gemoed bestond Maithilī alleen als medicijn. Hij waande dat de vorstendochter Sītā niet onwillig zou zijn, zoodat hij wegens zijn hevige hartstocht aan 't werk teeg.
- 29. Al de strijdbare reuzen kregen bevel om te letten op den doorluchtigen Rāmabhadra die bekommerd was omdat hij vreesde na 't vernietigen van veel reuzen. Rāvaṇa sprak onwaarheid: zijn talrijke legermacht was geheel verdelgd.
- 30. Bij den tocht der reuzen verkenden verspieders. Daarna vroeg hij Janaka's dochter ten huwelijk, doch zij wilde niet. Hij bedreigde haar met de linkerhand en gaf haar geen vriendelijk woord. Rāvaṇa was uiterst dwaas met zonder zich te schamen te werk te gaan.
- 31. Elken dag sprak hij (ter zake), doch de prinses bleef zeer trouw, daar zij in haar geest aan geen ander dan Rāma dacht. Teleurgesteld bleef Rāvaṇa roerig al vleiend aandringen, terwijl hij aan zijn onderhoorigen beval om Janaka's dochter streng te bewaken.
- 32. Terwijl dan de doorluchtige dochter van Janaka daar in Lankā was, was de Raghutelg zeer in twijfel en treurig. Vogels, als het ware hem tegemoet gaande, lieten zich hooren, weeklagende, om 't verdwijnen van Sītā als slecht voorteeken te verkondigen.
- 33. Daçaratha's zoon werd hevig ontdaan, mat, bekommerd. «O dochter van Janaka! ach, ach! dat zulk een lot U moet treffen! Zijt ge dood, door een tijger verslonden, of in een ravijn of water gevallen, of hebt ge U soms onvoorzichtig bewogen? Ach, wat is het zeer deerniswaard!»
- 34. Toen Rāghawa van zijn geestesverwarring tot eenige bezinning gekomen was, kwam zijn jongere broeder, en wel in onverzorgde kleeding 1). Hij voelde hoe langer hoe meer hartzeer bij 't zien dat de kleeding van Laksmana haveloos was. «Zeker is Maithilī dood», dacht hij wanhopig.

<sup>1)</sup> Als teeken van rouw.

- 35. Daarop vroeg hij en onmiddellijk sprak zijn jongere broeder. Geheel naar waarheid gaf hij kennis van de trouw en toewijding der geliefde. Rāma was ontdaan toen hij hoorde wat er gebeurd was; zijn hart was verbrijzeld en in de wereld scheen hem niets meer te bestaan.
- 36. Het was alsof de levensgeest uit zijn lichaam verdween. Met alle macht gaf hij zich moeite door zijn groote kommer, (doch) door steeds aan Sītā te denken vlood zijn geest; onophoudelijk vloeiden de tranen hevig, onstelpbaar hem over de wangen:
- 37. «Sītā, zusje lief! zeg mij, waar ter wereld bevindt Gij U? Antwoord mij, die ontsteld herhaaldelijk roep, smeek, jammer. Houdt Gij U aldoor bezig met maar veel bloemen te plukken? is dat de reden dat Gij niet voor den dag komt? Of doet Gij mede aan de godsdienstoefening met naar de (voordracht der) heilige Schrift te luisteren?»
- 38. «Wie dan is er toch wien ik kan vragen waar Gij gebleven zijt? die wetende waar gij U vermeit het naar waarheid kan zeggen? Kan ik bij Vader om hulp smeeken? mijn moeder, die immers ver weg is, weet ook niets. De godenscharen zwijgen! foei; dat er onder de goden geen is die spreekt».
- 39. «Met de grootste inspanning zoek ik U ijverig in de streek. Ik ging naar Uwe voormalige slaapplaats, doch vond U niet. Er is een ruime platte steen, waar ik heen ging, U zoekende; naar alle plaatsen, waar Gij U gewoonlijk ophoudt, ging ik U zoeken, zusje lief».
- 40. «Ik ging het groote bosch in en naar de plaats waar Gij bloemen pleegt te plukken; ik vond overal bloemen verspreid, verwelkt, afgevallen in menigte, door de hitte van de zon verflenst en zeer verdord; als van verdriet dat Gij er niet waart weemoedig en bedroefd».
- 41. «Terecht hebben wonderschoone bloemen Uzeer lief, zusje; buitengewoon is dus dat zij zoo liefhebbend van U gescheiden zijn. Ik ben slecht dat ik geen liefde gevoel; de bloemen zijn daaraan niet gelijk: ofschoon Gij er niet zijt, prinses, sterf ik niet van minverlangen».
- 42. «Is het om (mij) op de proef te stellen dat Gij den schijn aanneemt van heimelijk weg te loopen? of is het een scherts dat Gij U lachenderwijs verschuilt? Kom toch nu voor den dag, zuster, o Gij die de smart van den minnende niet kent! Hard is mij nu 't leven om U te volgen op Uw heimelijke vlucht, door Uw toedoen.
- 43. «Ik kom terug na de wreede reuzen gedood te hebben. Waarom komt Gij mij niet tegemoet? Omhels mij, prinses! Wat heb ik U misdaan? welaan, zeg! Gij bedroeft mij zeer, die toegenegen ben, altijd U zoo lief heb».
- 44. «Waar zal ik in 't onherbergzaam gebergte kunnen navragen waar Gij gebleven zijt? Al te heftig zijt gij in Uw toorn; zeker zijt Gij (van mij) afkeerig dat gij niet spreekt. Mijn moed is weg, nu ik verlaten door U een

gebroken man ben. Mijn levensgeest, als uitgerukt, is op het punt van (uit het lichaam) weg te gaan».

- 45. «Ik ween met gezwollen oogen, zoodat het bloed bijna uit de roode oogen springt. Ik weeklaag voortdurend, doch Gij let er niet op. Indien Uw liefde ten einde is, zuster, wil ik ophouden met minverlangen te koesteren. Gij geeft geen kennis van Uw doel, gaat heen zonder afscheid te nemen».
- 46. «Ook Uw jongere broeder Lakṣmaṇa kent dat (doel) niet. Het is (een zaak) waarvan 't fijne uiterst moeielijk is, (de reden) van Uw toorn te kennen. Zijt Gij dan boos op Uw echtgenoot die in 't geheel geen schuld heeft? Gij zijt (anders) zeer goed van gedrag en aard, dunkt mij».
- 47. «Ik ben naar de plaats gegaan waar Gij Uw toilet pleegt te maken. Daar is een waterspring en pijp die ik opzoek. Ik vind daar de plaats, waar Gij in der tijd gewoon waart U te vermaken. Ik was bedroefd en onthutst dat ik U daar niet zag».
- 48. Zoo weeklaagde Rāmabhadra zeer verdoofd, in zwijm gevallen, als 't ware verbrand door 't vuur der smart. De koelte van den zacht waaienden wind was geen geneesmiddel: (als) gif toevoegend gif maakte het, dat iemand geheel er door verbijsterd werd.

<u>~</u>

- 49. Na een poos kwam hij weder tot bewustzijn. Hij wischte zijne hardvloeiende tranen af en ging zich baden, geheel alleen smachtend. Hoewel bedroefd en bekommerd verwaarloosde hij niet zijn godsdienstplicht. Het is de aangeboren aard van den zeer vrome vroom te wezen.
- 50. Nadat hij prevelend gebeden, vereerd, de goden met het morgengebed verheerlijkt had, ging hij weder Janaka's dochter in 't groote woud zoeken. Toen vond hij de plaats waar Rāvaṇa en Jaṭāyu gestreden hadden. Zijn hart had een bang vermoeden, toen hij de kenteekenen van 't gevecht zag.
- 51. «Broer Jonker, zoon van Sumitrā, treed toe, kijk, kijk! Naar het schijnt, heeft een reus hier vroeger gestreden: rood bloed is op den grond gevallen; een arm ligt er afgehouwen; pantsers, karossen, zoo ook paarden, alle vernield».
- 52. «Ik wil eens gaan kijken, broer, wat dat voor een strijd was, 't bosch ingaan en de reuzen daar zoeken. Mijn leed keert terug bij 't zien van 't bloed dat wijd en zijd ligt. Ik heb geen lust meer om Janaka's dochter te zoeken», zeide hij moedeloos.
- 53. «Wat, heeft soms een vogel gestreden? ha, dat is zeer verwonderlijk. Een zeer groote vlerk die afgehouwen is bewijst zulks. Wat was het doel van den strijd dat hij onverschillig was voor 't leven? Was het doel er van alleen om Janaka's dochter te hebben?
- 54. Zoo waren de woorden van Rāmabhadra, terwijl hij zich in gissingen verdiepte. Gloeiend als was zijn hart in brand vlamde zijn toorn op. Zijne

oogen, rood geworden, deden zijn moed uitkomen, het was alsof de drie werelden door hem vernield werden tengevolge van zijn toorn.

- 55. Hoe langer hoe meer glansde hij als de Zonnegod; hoe langer hoe meer verzamelde zich en nam toe zijn heldenmoed en groeide zijn geestkracht aan; het lichaam verhit, in beroering door 't vuur zijns toorns, hief Rāma gelijk een leeuw, zeer trotsch een strijdkreet aan:
- 56. «Wie toch van die reuzen heeft zich vermeten hier onrecht te plegen en de doorluchtige prinses, Janaka's dochter, geweld aan te doen? Zou dan ik, Rāma, voor den machtigen vijand bang wezen? Daarom minacht ik de zeer laaghartige slechte daad».
- 57—58. «De Dagvorst zelfs, de Zonnegod doet onder voor mij in macht. Honderden van voorname bergen kunnen door mij vernietigd worden, de oceaan droog worden; alles wat er in de wereld is zal vernield worden zonder dat er iets overblijft; de heer der slangen en groote slangen daar in de onderwereld zullen te niet gaan, hoeveel te meer zullen die reuzen, zonder dat er een overblijft, te gronde gaan! De god des rijkdoms zelfs zou leed verduren; de Yakṣa's ook zullen verdelgd worden, sneven. Ik zal den Tijd doen vervallen door den Doodengod te dooden. De geheele aarde zal vergruisd zijn daar ze door mij stuk gewreven wordt».
- 59. De hooge goden zullen mijn minderen zijn bij hun heer, Indra, die zwak en weinig krachtig zal wezen. Het uitspansel zal zich niet uitbreiden, daar ik zal maken dat het schuil gaat. De wereld zal weer een chaos worden, ledig gelijk de nacht. Alles, alles wat ik beoogde zal geschieden: dat kan niet twijfelachtig zijn.
- 60. Zoo sprak Rāmabhadra, zijn strijdkreet aanheffende; hij legde een pijl op zijn boog, wrevelig, vertoornd op de wereld. Laksmana medelijdend zijn sembah makende, begon te weenen, trachtende hem af te houden van de wereld, die geen schuld had, te dooden:
- 61. O Raghutelg! ten onrechte zijt gij zeer dwaas, verbijsterd. Averechtsch is wat Gij tegen de wereld wenscht; ik ben er van ontsteld. Zijt Gij als het ware krankzinnig? Wat Gij in den zin hebt, heeft geen doel. Ik ben bedroefd, neêrslachtig bij 't zien dat Gij zoo verblind zijt».
- 62. «Wat voor mensch zou in staat zijn, een onverstandig mensch, wiens gramschap in 't hart hevig is en die ziek van liefde iets verlangt, tot rede te brengen? Immers zeer spoedig wordt de geest dol en roekeloos. Een vaste wil moet er meê gepaard gaan, die 't vreeselijke vuur onderdrukt.
- 63. «Wat voor nut zal die woede hebben, indien Gij daaraan toegeeft? Het is reden om moeilijkheden en een slechten naam in de wereld te veroorzaken. En in de wereld is er niets wat schuld heeft. Gij alleen zijt verdwaasd, krank door Uw groot leed.»

- 64. Zoo hield zijn jongere broeder hem tegen; bevredigd kwam de oudere broeder weêr tot bezinning. Beiden gingen zij 't bosch in ver van de kluizenarij.
- 65. Toen zij beiden er in doordrongen, zagen zij een grooten vogel: Jaṭāyu. Het was niet duidelijk van wege den afstand: het zag er uitals een groote berg.
- 66. «Deze heeft Sītā gedood», dacht Rāma met zekerheid. Hij ging voorwaarts om den vogel aan te vallen; Jaṭāyu zeide fluks:
- 67. «O Rāma! O Raghuzoon! bega geen onrecht jegens mij. Ik ben Jaṭāyu, geen ander. Ik weet dat Gij Janaka's dochter zoekt».
- 68. Zoo sprak de groote vogel; Rāma neeg eerbiedig. Hij voelde medelijden voor Jaṭāyu, die een geliefde vriend zijns vaders was.
- 69. Hij was zwak, zwaar gewond, leefde echter nog, omdat hij op Rāma wachtte wegens zijn hechte liefde.
- 70. Toen dan Rāma gekomen was, lichtte hij hem in omtrent den vijand. Na de inlichting gegeven te hebben stierf hij ten gevolge van zijne zware verwonding.
- 71—72. Nadat hij in zwijm gevallen en gestorven was, schreide Rāma: «O bewonderenswaardige Jaṭāyu, die het vermocht U in 't leven te houden, uit liefde jegens Uw vriend, mijn vader, zoo oprecht bemind, welke overgegaan is op den zoon! O vogel, wat zijt Gij bewonderenswaardig!»
- 73. «Zoolang Gij nog leefdet, was het voor mijn gevoel alsof mijn vader leefde; nu Gij echter dood zijt, schreeuw ik het wezenlijk uit».
- 74. Nadat Rāma uitgeweend had, verbrandde hij 't lijk van den vogel. Rouwend gaf hij de meelbal (voor den afgestorvene) en ging weêr weg ('t bosch) in.
- 75. Er was een verwonderlijke reus, wiens arm inderdaad lang was; hij had honger, wilde vleesch eten. Dien ontmoette hij in 't woud.
- 76. Het was sinds lang een vijand der dieren. Dīrghabāhu 1) was zijn \* naam. Die kwam grimmig af op Rāma, die zijn scherp zwaard trok.
- 77. Toen hij vreeselijk, woedend genaderd was, hieuw deze hem de handen af. Nadat zijne armen afgebroken waren, viel hij op den grond neêr.
- 78. Hij keerde terug tot zijn ware natuur: vertoonde zich in den vorm van een godheid; de glans van zijn lichaam verspreidde zich, als ware hij de Zonnegod.
- 79. Hij vroeg Rāma naar diens naam, en hij vraagde ook naar het doel van zijn doordringen (in het woud).

<sup>1)</sup> In 't Indische epos III, 69, 31 heeft de reus wel lange armen, een yoj ana lang, maar als zijn naam komt Dīrghabāhu niet voor. Wat de dichter verder verhaalt wijkt in bijzonderheden af van 't oorspronkelijke.

- 80. Naar waarheid deelde Rāma zijn naam en het doel van zijn gaan (in 't bosch) mede. Op zijn beurt vroeg hij:
- 81—82. «Wat is Uwe natuur, o brave! Gij hebt, zooals blijkt, het voorkomen van een god. Zoo zeg dan iets anders, of ik in mijn doel zal slagen; of ik Sītā zal vinden en de vijand verslagen zal worden». Zoo vroeg Rāma, waarop de andere 't een en andere meedeelde:
- 83. «Ik ben een zoon van de Godin Çrī, maar ik was slecht van gedrag. Eens dat ik in den hemel rondwandelde stapte ik over een grooten Wijze».
- 84. «Wegens zijne boosheid op mij, vervloekte hij mij om een reus te worden. «Edoch, mijn vloek zal een einde nemen, want Gij zijt nu eenmaal een zoon van mij».
- 85. «Doch Uw doel zult Gij bereiken: Gij zult de Prinses vinden, die door Rāvaņa gevankelijk is medegevoerd. Zij bevindt zich in Lankā».
- 86. «Daarom moet Gij U naar den berg Rsyamūka genaamd begeven. Daar zult Gij een aap ontmoeten, Sugrīva geheeten».
- 87. «Hij is zeer verstandig en zeer machtig, maar neêrslachtig en droef te moede. Dien moet Gij een gunst bewijzen en zijn ouderen broeder dooden.»
- 88. «Sugrīva is neêrslachtig en smachtend naar Tārā, zijne beminde vrouw, die door Vāli 1) genomen is. Vāli is zeer misdadig».
- 89. «Sugrīva smacht inmiddels gelijk een stier, wien het niet vergund is bij de koe, welke pas een kind gekregen heeft».
- 90. «Daarom, o Raghutelg, gevoelt Gij beide hetzelfde leed. Indien de aap Sugriva een vriend wordt, help hem dan om zijn vijand te dooden».
- 91. «Deze mijne woorden zijn niet leugenachtig, ik zeg wezenlijk de waarheid. Wordt de aap Sugrīva Uw bondgenoot, dan lijdt Rāvaṇa stellig de nederlaag».
- 92. «Als Gij meêwarig zijt jegens hem, zal hij U gewis onderdanig zijn. Gij zult de leermeester wezen, hij de leerling, en Uw zaak zal slagen».
- 93. «Hoe ver ook Uw doel af ligt, Gij zult het door hem bereiken. Ook is zijn leger, (bestaande uit) groote en krachtige apen, talrijk».
- 94. «Daarom zij Sugrīva een bondgenoot en maak een einde aan zijn leed, opdat hij U later kan vergelden en Gij met Uwe geliefde zult samenkomen».
- 95. Zoo sprak de god, de vroegere reus. Hij ijlde weg en verwijderde zich vliegende; Rāma ging weder 't bosch in.
- 96. Hij zag het bekoorlijke woud, allerlei vruchten rijkelijk dicht bijeen (aan de boomen). Zijn honger verdween bij 't zien daarvan; hij vond toen een groot zuiver water.
  - 97. Het stroomde snel en helder. Zij (Rāma en Laksmana) staken met

<sup>1)</sup> De tekst heeft de minder juiste spelling Bāli.

hun beiden over. Zij vonden een inderdaad mooi bosch en zagen toen een vrouwelijke anachoreet.

- 98. Het was een Çabaravrouw 1) van geslacht; boomschors was haar kleed. De kleur van haar lichaam was zwart gelijk de kleur van oogzalf.
- 99. Haar houding was goed, zonder feil, was gepast doordat zij de voeten (van Rāma en Lakṣmaṇa) aanvatte <sup>2</sup>). Zij was vrij van wereldsche neigingen en zeer vroom; altijd volhardde zij in de gelofte dat zij zich van vruchten voedde.
- 100. Zoodra Rāma haar zag, was zijn vermoeienis geweken: een verwonderlijk gevolg van de groote penitentie. Daarop zeide hij verwonderd:
- 101—102. «O zeer vrome boeteling! zeer bewonderenswaardig van U is het zooals Gij Uw gelofte in acht neemt. Wat is de wijze van Uw eeredienst? hetzij dat Gij trouw zijt in de vereering des Heeren, of dat Gij steeds de Voorouders vereert, of bestendig het morgen- en avondgebed opzegt, of dat gij trouw zijt in 't lezen (der heilige boeken) en het gedrag van een non».
- 103. «De aanleiding tot groote ascese is dat zinnelijke lust en verblinding verdwijnen, (alsook) standvastigheid in de gelofte met ontzag voor den Guru. Dat is de manier der ascese».
- 104. Zoo sprak Rāma terwijl hij tot de zich in onthouding oefenende Çabaravrouw vragen richtte. Toen sprak zij eerbiedig, terwijl zij een honiggerecht en vruchten aanbood:
- 105. «Ja, zooals Gij zegt, Rāma: ik oefen boete. Al wat in mijn vermogen is, wordt eenmaal later vervuld».
- 106—108. «De reden nu dat ik een boetegelofte volbreng en daar zoo'n vaart achter zet, (is 't volgende): Toen de god Viṣṇu geboren was, ging hij weg naar de onderwereld. Hij werd door den god Rudra met een vloek getroffen ten tijde dat de Linga (Çiva's phallus) zich vertoonde. Uit dolle verliefdheid veranderde hij (Viṣṇu) zich in een ever en nam de godin der onderwereld tot vrouw. God Viṣṇu kwam dus te voorschijn in de gedaante van een ever. Hij zocht zijn toevlucht in 't gebergte en at mijn parelsnoer».
- 109. «Daarna stierf hij en ik at zijn lijk. Dat nu veroorzaakte ongeluk: mijn lichaam werd zwartkleurig». <sup>3</sup>)
- 110. «Wees zoo goed, Rāma, en wisch mijn gelaat af. Volbreng dat mijn vloek eindige, maak dat mijn plaag ophoude».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De Çabara's of Çavara's zijn een niet-Arische volksstam van wilden in Zuid-Indië. Ptolemaeus vermeldt ze onder den naam van Sabarai.

<sup>3)</sup> Als bewijs van eerbied.

<sup>3)</sup> Van de door mij in den uitgegeven tekst als een inlapsel aangeduide verzen is in 't Indische epos geen spoor te vinden. Wel komt omtrent Visnu een soortgelijk verhaal elders voor, o. a. in de aanhaling onder Lingodbhawa in K. B. Wdb.

- 111. Zoo sprak de boetvaardige Çabaravrouw; Rāma wischte haar af en de Yogabeoefenende vrouw was volkomen hersteld. Op haar beurt bewees zij hem een gunst:
- 112. «O wondermachtige Rāma, die als Viṣṇu in levenden lijve verschijnt! Gij vermocht mijn plaag weg te nemen; daarom wil ik U vergelden».
- 113. «Maak den apenvorst tot Uw zeer wijzen (of zeer machtigen) bondgenoot. Dan zult gij Janaka's dochter vinden.» Zoo sprak zij en daarop verdween zij.
- 114. Rāma en Lakṣmaṇa gingen weder verder 't bosch in, dat bekend was onder den naam van Pratitakampa <sup>1</sup>). Een menigte reeën lagen daar rustig en genoegelijk en eenige heremieten betraden 't bosch.
- 115. Rāma verkwikte zich aan de beschouwing van 't bosch. Bloemen, alle even schoon waren in vollen bloei en dicht opeen. Bij 't zien van 't wonderschoone, reine meer <sup>2</sup>) drongen zij zoo ver door, waar witte lotussen in overgroote menigte waren.
- 116. Hij (Rāma) was zielsbedroefd doordat hij kwijnde van minnewee; Maithilī had hij bestendig in de gedachten. Ten gevolge van zijn minverlangen begon hij te weenen. Mismoedig zeide hij tot zijn jongeren broeder:
- 117. «Broer Laksmana, aanschouw het heldere meer, waarvan 't geluid der gonzende bijen een sieraad is. De kokila's (koekkoeks), mannetjes en wijfjes, kweelen zacht. Ach! ze willen slechts den van zijne geliefde gescheidene bespotten!»
- 118. «Schoone lotussen bloeien, allen in vollen bloei. De sterren in 't luchtruim doen in schoonheid daarvoor onder. Hun teederheid veroorzaakt leed in 't hart, en droefheid van hem die, van zijne geliefde gescheiden, ze aanschouwt».
- 119. «Hij die ten tijde van zijn samenkomst met de geliefde zich gelukkig voelt door de bijen en zwanen die hun geluid laten hooren, dat zoo bekoorlijk, zoo hartverrukkend, zoo zacht is, voor hem die van zijn lief gescheiden is, is het oorverscheurend».
- 120. \*Bloemen liggen verspreid daar ze voortdurend afvallen door de vogels die in de boomen dartelen. Iemand dwaalt echter (die meent) dat er geen lijdenden zijn en niet begrijpt dat ook voor den niet willende aan 't geluk een einde komt».
- 121. «De geur der welriekende bloemen komt mij in den neus; en de vogels kwellen mijn ooren met hun geluid; de schoonheid der bloemen doet

<sup>1)</sup> Ik kan dezen naam niet terecht brengen. Vermoedelijk is het ontstaan door misverstand uit prathitapampa, maar Pampā is de naam van een meer, niet van een bosch.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dit is de Pampā.

pijn aan 't hart. Ach, de Minnegod heeft mij met zijn schot erg gekwetst». 1)

122. «Ook al de boomen schieten: hun bladeren (anders) zoo zacht werden scherp als scherpe hanesporen; hun takken, zoo rank, zijn als hun boog. Zij verstaan het mijn hart te treffen, dat verscheurd wordt».

- 123. «Een zachte wind, die er waait, brengt blazend de welriekende geur der woudbloemen aan, doch mijn binnenste is als vlammend vuur voortdurend heet. Ach, zeer groot is het leed van hem hier die van zijn lief gescheiden is».
- 124. «De bladeren der boomen, nederhangend, vormen op de plaatsen waar de witte dauw ligt druppels, gelijk paarlsnoeren in 't luchtruim. Bij 't zien daarvan smelt mijn gebroken hart».
- 125. «Ach, wanneer zal dit een einde nemen, en de smart over de scheiding van de geliefde ophouden? De Doodengod is zoo onmeêdoogend, onwelwillend, mij niet te dooden 2), die reeds zoo erg gefolterd ben».
- 126. «Het geluid der uitgelaten bijen is als vuur. Wanneer ik dat hoor, wordt het hart gloeiend heet gelijk een berg, wanneer die brandend vlamt. Ik heb geen toevlucht die mij zal helpen».
- 127. «Mijn hart wordt aanstonds verbijsterd, wanneer ik zie, hoe het bosch in vollen bloei prijkt met geurige bloemen. Het ziet er uit als zijnde de woonplaats van den Minnegod, wanneer ik onoplettend en zoo in dwaling vervallen ben, broer!»
- 128. «De takken der boomen worden door een zachten wind bewogen 3); zoo dansen de pret makende boomen (als) danseressen; de uitgelaten bijen begeleiden het dartel met hun gezang. Ten gevolge van mijn minverlangen ben ik gestoord, krachteloos».
- 129. Zoo klaagde de edele Raghutelg, de gewrichten sterk verslapt, het hart gebroken. Rsyamūka is een vreeswekkend, ruig begroeid gebergte; dat was de plaats waar hij zich heen begaf en met droefheid doordrong.
- 130. Ten tijde toen hij in 't gebergte Ŗşyamūka kwam, was Sugrīva in droefheid; sterk kniezende en kwijnende. «Rāmabhadra zal de toevlucht zijn bij wien ik heul moet zoeken, geen ander», zoo dacht hij terwijl hij ging om langs ongewone wegen weg te komen; 4) dra vertrok hij.
- 131. Hij vestigde zich op den moeilijk toegankelijken hoogen berg Malaya. Daarheen begaf hij zich met een leger van veel apen, wier onderdanige ge-

<sup>1)</sup> De juiste beteekenis van mamarimisi is mij onbekend. Misschien is het een intensiefvorm met infix ar van \*pimis, variant van pipis.

<sup>2)</sup> Lees patīn aku.

<sup>3)</sup> Eigenlijk staat er dat de wind tegen de takken aanslaat, doch het gevolg ervan is dat ze zich bewegen.

<sup>4)</sup> Voor manāsak vgl. Jav. nasak, van sasak, en sēlasak.

hechtheid aan hun vorst maakte dat allen volgden. Sugrīva was goed en waardig gediend te worden, huns inziens.

- 132. Nadat zij aangekomen waren, kreeg Hanuman bevel om als bode naar Rāma te gaan en dien te zoeken. De zoon van den Wind weêrstreefde niet toen hij 't bevel ontving om te gaan, en zoo ijlde hij weg in 't luchtruim.
- 133. Naar den Rsyamüka moest hij met snelle vaart zijn koers richten. De wind dien hij maakte ruischte (als) een onweêrstorm. De boomen waar hij tegenaan botste bezweken, allen ploften neêr, vernield; afgebroken, geknakt, doorgebroken, gebeukt, afgeknot, verplet.
- 134. Aangekomen drong hij tot in den berg Rsyamūka door. Hij deed zich voor als een Mahātma <sup>1</sup>), een toovermachtige om voort te brengen al wat hij wenscht. Bij 't zien van hem ging Rāma ongerust meer naar binnen. De zoon van den Windgod trad dan voorwaarts en sprak fluks:
- 135. «O brave; bewonderenswaard zijt Gij, dat Gij moedig hierheen durft komen. Deze berg Rsyamūka is uiterst moeilijk toegankelijk; zelfs de god Maheçvara (Çiva) is ongeneigd om hierheen te komen. Wat is het doel dat Gij beiden hier ingaat?»
- 136. «Allerlei zeer gruwelijke gevaren zijn het die men hier vindt. In de spelonken bevinden zich reuzen en Piçāca's (boschduivels). En hoe toch zal in het onbegaanbare ruig begroeide veld U een weg baten? Andere menschen dan Gij zijn er vroeger nooit hierheen gekomen».
- 137. «Een menigte van kwade leeuwen zijn de vijanden van alwie hierheen komt. Wreed belagen op den weg tijgers, vreeswekkend, grimmig. Wil men den moeielijk begaanbaren hoogen berg bestijgen, dan komen de losse, wankele steenen waarop men treedt aan 't rollen'.
- 138. «Breed, wijd is de omvang der stroomen, vol van diepe plekken <sup>2</sup>). Wie ze oversteekt draait en wordt gedraaid, zinkt en verdrinkt. De oevers zijn voor wie tot op eenigen afstand ervan gekomen zijn een uiterste grens geworden, doordat ze afgesloten, afgezet zijn door de groote olifanten die daar voortdurend komen om dartel zich te baden».
- 139. «Veel zijn de gevaren van den vreeselijken berg hier. En in de spleten van platte steenen steken de slangen hun tong uit; vleeschvretende tijgers is hun begeerte; venijnig is hun boosheid: het is niet te verwonderen dat hun gif doodelijk is waar het ingesnoven wordt». <sup>3</sup>)
  - 140. Zoo sprak Hanuman, toegetreden om zijn vragen te doen. Daarop

<sup>1)</sup> D.i. een Wijze van buitengewone geestelijke vermogens. Het woord heeft een zekere beruchtheid gekregen door de beweerde onthullingen van Mahātma's aan Mevrouw Blavatski. Het Skr. R. IV, 3, 2 heeft blik su, monnik.

<sup>2)</sup> Of: met veel kolken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Er zal bedoeld zijn dat het slangengif al door de lucht ervan doodelijk is.

sprak Rāma en gaf inlichting aangaande zijn doel: «O edele heer! mijn doel is als volgt; luister dan! kom nader; alsmede de reden waarom ik rondzwerf zal ik vertellen».

141. «In de geheele wereld beroemd is Daçaratha, een vorst in 't bezit van alles wat begeerlijk is; allerlei bijzondere genoegens heeft hij, in menigte. Hij heeft veel zonen, mijn met verwonderlijke kracht begaafde jongere broeders; alleen ik ben een ongelukkige zoon van hem».

142. «Volgens zijn bevel ben ik naar 't ondoordringbaar woud gegaan. Dat nu is de oorzaak dat wij beiden het betreden. Van huis gegaan zochten wij een toevlucht in de kluizenarij van Sutīkṣṇa en daar verbleven wij, zorgvuldig de kluizenarij bewakende».

143. «Sītā, mijne geliefde, vergezelde mij in der tijd, maar de snoode Rāvaņa heeft haar geroofd en is snel daarna weggegaan. Sītā zoekende zijn wij hier gekomen. Dat is de reden dat wij rondzwervende in deze plaats gekomen zijn».

144. Zoo sprak de Raghutelg terwijl hij zijn doel mededeelde. Op zijn beurt zeide toen Hanuman: «O Rāghava, mij is bevolen geworden hierheen te gaan: een apenkoning, met name Sugrīva, heeft mij bevolen U te zoeken».

145. «Om te beginnen moet Gij weten dat er een groote aap is, wiens kracht onvergelijkelijk is, een held, Vālin geheeten. De zon doet onder voor hem wegens zijn macht. Toornig en kwaadaardig als hij is heeft hij mijn meester smaad aangedaan».

146. «Uit vrees voor den apenkoning Valin is mijn meester stil uitgeweken naar een plaats in 't Malayagebergte. Daar het zijn oogmerk is vriendschap (met U) te sluiten, heeft hij mij bevolen hierheen te gaan, begeerig om een vaste plaats te hebben en U alleronderdanigst te dienen 1) als heer en beschermer».

147. 'Hij is waardig Uw vriend (en bondgenoot) te wezen, dunkt mij, en met Uwe gunst vereerd te worden, want hij is zeer krachtig, zeer wijs en goed gezind. Hij zal meêgaande al wat Gij beveelt goedvinden en verwezenlijken, en hij zal mede en vooraan in den strijd Rāvaṇa dooden.

148. Zoo sprak de zoon van den Windgod met vriendelijken aandrang. Daçaratha's zoon weêrstreefde niet en vertrok fluks. Nadat hij vertrokken was, was Hanuman uitermate verblijd. Rāmadeva was naar zijn gevoelen een Kalpavṛkṣa ²).

149. Prins Rāma kwam aan in 't Malayagebergte. Men zou hem kunnen

<sup>1)</sup> Letterlijk: Uwe voeten te vereeren (of te dienen).

De Paradijsboom die alle wenschen vervult,

vergelijken met den regentijd; zijn pijlen dat waren wolken, terwijl Vālin gelijk de zon, daardoor gedood, zou ophouden (te schijnen), en Sugrīva, van hitte lijdende, een schuilplaats zocht bij de pijlen.

- 150. Toen de twee elkander ontmoetten, legden zij vuur aan, als getuige dat zij hun vriendschapbond begonnen. Nadat zij hun overeenkomst gesloten hadden, waren beide even verheugd, en toen gingen zij overleggen, zoekende naar 't geschikte krijgsmiddel.
- 151. Rāmadeva keek naar het talrijke leger van apen, die naar hartelust, zooals hun behaagde zich gebaarden volgens hun bewegelijken aard. Volgens hun manier was hun gegrom luid terwijl zij in de takken sliepen <sup>1</sup>). Zulks maakte dat hij met pleizier er naar keek.
- 152. Toen hun beider vriendschapbond bevestigd was, zeide de bevriende voortreffelijke apenkoning: «ORāghava, de kracht van den Apenvorst Vālin is buitengewoon; er is niemand in de drie werelden die zijns gelijke is».
- 153. «Ik zeg dit niet uit geringschatting, heer! Ik zeg het alleen maar, omdat Gij bevriend <sup>2</sup>) zijt. Hoezeer ook de kracht van dien Vālin geprezen wordt, ontwijfelbaar zal hij door Uwe krachtige pijlen gedood worden».
- 154. «Wat nu bewerkt heeft dat hij zoo'n hooge onderscheiding in de wereld verwierf, dat is de gunst van een Ziener die weleer genegenheid voor hem voelde. Hij werd hoe langer hoe machtiger, eindelijk van onweerstaanbare kracht. Hij is te vergelijken met een zon voor zijn vijanden (die) duisternis (zijn)».
- 155. «Ik was neerslachtig en bevreesd, ziende dat hij zoo krachtig was; ik dacht vroeger niet dat hij gedood zou kunnen worden. Nu echter, nu Gij Heer, wiens kracht onfeilbaar is, gekomen zijt, denk ik bepaald dat hij gewis door U zal gedood worden».
- 156. «Vālin placht vroeger bazen van olifanten te pakken en te dooden; alles wat door hem met de vlakke hand geslagen werd, bergen bij duizenden, werden stukgebroken, verpletterd. Mahiṣāsura, de vijand van den god Indra, werd door hem ten val gebracht, maar gewis zal hij op het slagveld door U gedood worden».
- 157. Zoo sprak hij, Prins Rāma van alles onderrichtende, uit vrees voor zijn krachtdadigen ouderen broeder, verlangde hij de kracht van den edelen Rāma te leeren kennen. De Raghutelg begreep het en doorboorde toen met zijn pijl lontarpalmboomen.
- 158. Ten getale van zeven op een rij werden ze getroffen en de pijl ging er door. Sugrīva zag verbaasd en verheugd de palmboomen. Hij maakte

<sup>1)</sup> Men zou verwachten: zaten; of wel: rondsprongen.

<sup>2)</sup> Samitra is een drukfout voor pamitra.

zich op om Prins Rāma tot geleider te verstrekken, met het doel zich te begeven naar Kiṣkindha.

- 159. Sugrīva zou een offer verrichten in het strijdperk; Vālin, de te slachten buffel, zou als het ware dienen als (offerande) ter vereering. De edele Rāghava kreeg opdracht om 't offer te verrichten; Tārā genietende van de gelukkige uitkomst was de vrucht die genoten zou worden.
- 160. Nadat Rāma vertrokken was om naar de grot Kiṣkindha te gaan, met Sugrīva, die onstuimig 1), met stoutheid bezield was, zag men een ruim hol, een vervaarlijk diepe grot van den grooten berg, de geduchte residentie van Vālin, waarvan de opening verbazend donker was.
- 161. Sugrīva riep ijlings zijn ouderen broeder toe om uit te komen ten strijde; hij schreeuwde luid, vreeselijk de wenkbrauw fronsende, arglistig <sup>2</sup>) riep hij hem naar buiten. Vālin maakte zich op en kwam uit zijn berggrot. Hij schreeuwde op zijn beurt zoo, dat het luchtruim er van vervuld was, alle windstreken er van vervuld waren.
- 162. Luid grommende naderde hij gelijk een verwoede tijger, en Sugrīva nog heftiger als een leeuw, met geopenden muil op de voorpooten liggende. Zij kwamen vijandelijk op elkaar toe, begeerig elkaar te krabben, te bijten, te pakken; zij sloegen, rukten, beiden gelijkelijk tandenknarsend, doldriftig.
- 163. Zij rukten de haren op de onderkaak die gekrabt werden uit; lieten de tanden zien, draaiden en wendden, en gelijkelijk afgemat sisten zij voortdurend. Het bloed vloeide, stroomde; druipend gudste het in eens door op de wangen, viel neder op de wijde armen, en op de borst als scheen het rood curcuma.
- 164. Hoe langer hoe trotscher slagen toebrengende, reten zij malkaars neus open met hun harde nagels. Voorover gebogen trokken zij vreeselijk heftig knijpende aan elkaars staart; of tegen de kin slaande grepen zij die met den mond welks tanden niet ophielden te bijten. Velerlei waren de listen die zij beproefden.
- 165. De ascese oefenende Yogins keken allen toe, in groote menigte, aan den rand van 't gebergte, en de kweekelingen, die hen vergezelden, bleven gezamenlijk niet achter. Zij zwierven rond, bloemen plukkende, doch hielden oogenblikkelijk op, deelnemende (aan 't schouwspel). Zij zwegen beteuterd stil. Toen zij ophielden te zwijgen, keken zij toe met luid geroep.
- 166. Rāma zag onafgewend hoe beiden hardnekkig kampten. Hij kon Vālin niet onderscheiden, zoo geleken Sugrīva en hij elkander. In de war geraakt, werd Rāma, hoe hij ook oplette, hoe langer zoo nalatiger. Te ver-

<sup>1)</sup> De beteekenis van sahāsan is mij onbekend.

<sup>2)</sup> Dit past hier toch niet; mogelijk dient "gebogen, krom" slechts als nadere bepaling van bhrūkuți, alsof dit == bhru ware.

geess was de pijl op den boog gelegd, want hij wist niet wien hij moest treffen.

- 167. Sugrīva was afgemat en met brandend ongeduld op de komst van Rāma. Zijn lichaam was stuk gereten, hij was bijna dood, verzwakt door den ondervonden druk; zijn hoofd werd getrokken, plat gedrukt, geklemd. Als beschaamd keerde hij terug, pijn gevoelende, verslapt, ziedende van woede.
- 168. Hij werd Rāma gewaar; hem ziende komen, werd hij bedroefd en zeer bleek. Hij kwam nader en deed fluks hulde aan de voeten van Rāma, den zeeghaftige. «O Heer, die onze overeenkomst niet houdt! die, ach! leugenachtig zijt in Uw woord. Wat is de reden dat Gij toeziet op mijn strijd zonder daarbij werkzaam te zijn?»
- 169. Onmiddellijk zeide Rāma tot den apenvorst: «De aanleiding hoe ik zoo onachtzaam zwijgend toezag is de volgende: toen Gij vocht, geleek Uw voorkomen geheel op dat van Vālin. Ik herkende U niet, al trachtte ik nog zoo zeer mij dat te herinneren».

. 勢.

- 170. «Dat was de aanleiding hoe ik nalatig was ten opzichte van onze bondgenootschappelijke overeenkomst. Doch neem nu het middel tot slagen te baat dat Gij bladeren tot halssnoer omhangt als kenteeken. Hebt gij U met dat teeken voorzien, welaan, strijd dan weder, heb geen vrees, Valin slechts zal gedood worden. Gij zult niet het doelwit worden».
- 171. Zoo sprak Rāma en bond hem bladeren in 't bosch. Sugrīva ging weder voorwaarts, zijn ouderen broeder Vālin uitdagende om den strijd te hervatten. Vālin viel aan, omvatte hem weder, trachtte hem vast te pakken; Rāma maakte van de gelegenheid gebruik met hem met zijn pijl te treffen; in eens werd hij getroffen.
- 172. Vālin viel, de na-verwante apen huilden; hun gemoed was diep geroerd. Vervolgens verwijderden zij zich ijlings, de slaven in ééne richting, de overigen in een andere, «foei over Rāma» zeiden de (anders) zwijgende asceten (die nu) hun stem lieten hooren.
- 173. Vālin, de apenkoning, was dood zwak; zijn zijde was door den pijl doorschoten, (doch) zijn geest was zeer flink, moedig, goed, terwijl hij prins Rāma uitschold:
- 174. «Ha Rāma! schelm, laaghartige! foei over U, verdwaasde! Dat Gij het gewaad draagt van een man des vredes is uiterst gemeen. Moogt Gij allerlei groot kwaad ondervinden, omdat Gij schiet op iemand die eenvoudig strijdt, doch niet iets anders is» 1).
- 175. «O grenzelooze booswicht, die U niet ontziet voor Uw braven vader. Gij hebt nooit gezien dat ik mij aan iets schuldig gemaakt heb. Waarlijk, Gij zijt in Uw geest een Candāla, een dwaas».

<sup>1)</sup> D.i. die niet als vijand van U optreedt.

- 176. «Ik heb Uw vader vroeger heel goed gekend, (zoodat) ik waande van U geen vijandigheid te moeten (ondervinden). Dat hij U bevelen moest ver weg uit te wijken, was een gevolg van Uwe slechtheid».
- 177. «Dat ik er toe kwam om als broeder niettemin te twisten, was een fout als honderd bergen, een Meru in grootte. De begeerlijkheid, zegt men, moge in duizend stukken gescheurd worden, toch wordt een broeder niet gebroken (afgescheurd), want hij is mijn (vleesch)».
- 178. «Moge ik een ander worden als een broeder wiens liefde verwonderlijk zoo groot zij. Indien de mate van toorn aangroeit tot doodens toe, is het zonder twijfel slecht iemand te dooden omdat het een ander is».
- 179. «Wat betreft den plicht van vorsten, helden, braven, is het onberispelijk, vijanden die een schandvlek der wereld zijn te dooden. De Aardegodin is een bloem die, gereinigd zijnde, zonder missen vast de welvaart der wereld wil».
- 180. «Indien Gij echter 1) de wijzen (geestelijken) wilt navolgen, dan moet de in gerechtigheid hoogstaande meester zijn over de laagsten: een geneesmiddel zij het voor dengene die rouwig is dat hij als broeder twist aanbindt. Het is passend dat het een geneesmiddel is voor mij die verkeerd gehandeld heb».
- 181. «En nu is de partij die Gij gekozen hebt onoordeelkundig. Gij meent het onderscheid tusschen goed en kwaad te kennen, maar Gij zijt in waarheid dom. Om reden ik bijna dood ben, is het goed dat Gij gekomen zijt. Uw inzicht is averechtsch daar het doodelijk leed berokkent».
- 182. «En wat kan toch het doel zijn waarom ik gedood ben? Indien Gij vleesch verlangt, wilt gij dan soms mij? Wel is waar is de kategorie der vijfklauwige dieren te eten, doch daar worden de apen niet bijgerekend; het is verboden ze te eten».
- 183. «En volgens de faam waart Gij eertijds goed van karakter, in staat het volk te beschermen, liefderijk te wezen jegens de heele wereld. Uw roem is gebroken, omdat Gij een aap gedood hebt. Gij hebt U dus zeer te schamen voor Uw jongeren broeder».
- 184. En dat ik met mijn broeder getwist heb is van dien aard, dat wij beiden later weêr verzoend zullen zijn. Die Sugrīva hier, wien Gij een liefdedienst bewezen hebt, is een aap van lagen inborst, een onwaardige».
- 185. Zoo waren de woorden van Vālin, met moeite sprekende. De doorluchtige Raghuheld 2) sprak in antwoord: «O aap! die hier den schijn aan-

<sup>1)</sup> Kewala beteekent eigenlijk "alleenlijk, slechts", doch hier wordt toch een tegenstelling met het voorafgaande vereischt.

<sup>2)</sup> Eigenlijk: "tijger van de Raghutelgen".

neemt van de wereld te kennen. Dat ik op U geschoten heb, daardoor zal ik geen zonde op mij laden».

- 186. «De ware aard eens Ksatriya's, dien heb ik gevolgd. Het is geen (misdadige) veroorzaking van dood, wanneer men wild in menigte doodt. Alle Ksatriya's in den vroegen tijd mogen door mij nu nagevolgd worden zonder dat ik mij bezondig».
- 187. «En 't wild is een geslacht dat gedood wordt; men tracht het te vangen in vallen, met strikken, met voetangels. Alle dieren, die er in 't groote woud zijn, goedaardige en kwaadaardige, mag men van 't leven berooven».
- 188. «Indien Gij nu zegt dat een mensch geen wild dier is, en «in al mijn doen en laten zal ik het menschengeslacht volgen», ook dan zal het gevolg niet wezen dat ik kwaad zal ondervinden, want ik heb met mijn pijl iemand getroffen die overspel in den zin had».
- 189. «Uw karakter en gedrag was mij reeds ter oore gekomen: Sugrīva was door U van zijn vrouw gescheiden geworden; zijne zoo geliefde Tārā hebt gij geroofd; blijvend wordt Gij door de heele wereld gelaakt».
- 190. Zoo sprak de ware woorden zeggende Rāghava. Vālin beschaamd zweeg, daar hij overtuigd was. Ter nedergedrukt, zakte hij hoe langer hoe meer voorover van uitputting; met moeite toonde hij zijn devotie 1), smeekte om te sterven:
- 191. «O Rāghava! buitengewoon is Uwe wijsheid: Gij dooddet den euveldoener, die zich jegens de wereld bezondigd heeft. Doch Uwe deugdzaamheidisgrenzenloos: mogen mijn kinderen niet mede door Ugedood worden».
- 192. «Nader nu, mijn jongere broeder, kom hierheen, Sugrīva, om afscheid te nemen van Uw ouderen broeder die sterven gaat, doch moge in eene herboorte hiernamaals God beschikken dat Gij mijn broeder zult zijn».
- 193. «En moge ons beider verblijfplaats één en dezelfde wezen: een berg met liefelijk boomgewas <sup>2</sup>); waar vruchten, gegiste drank en honig in overvloed is, die niet zullen ophouden genoten te worden hiernamaals».
- 194. «Mijn gedrag, broeder, was inderdaad verkeerd, maar het was niet tengevolge van boos opzet; het was een beschikking van God dat ik met mijn broeder twistte; het kon niet anders want dit was een beschikking van God die het teweeg bracht».
- 195. «En God is van ondoorgrondelijke macht; het was U niet gegeven tegelijk met mij zalig te sterven; dat ik nu voorga met een staat van heer-

<sup>1)</sup> Namelijk door te bidden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zulke constructies als konĕnunen kayunya beantwoorden geheel aan de Skr. Bahuvrihi-samenstellingen.

lijkheid deelachtig te worden, is het werk slechts van God; daarin voeg U>.

196. Zoo sprak hij tot zijn jongeren broeder. Toen legde men, met tranen in de oogen, bloemen en goud <sup>1</sup>) op 't hoofd (van den doode), die na weggelegd te zijn aan Sugrīva gebracht werden. Deze, wars van 't leven, deernis gevoelende, viel in zwijm.

197. Nadat hij (Vālin) naar den hemel teruggekeerd was <sup>2</sup>), kwam de geheele schare in beweging, de verschillende verwanten traden nader en bewezen hulde. Sugrīva verzuimde niet zijn plicht jegens zijn verwante; alle vrienden van het hof gaven liefderijke bewijzen van medelijdende deelneming.

198. Angada werd troonopvolger volgens bevel van Rāma uit hoofde van zijn liefderijkheid. Evenzoo werden alle bloedverwante apen met geschenken begiftigd volgens hun rang.

199. Hij <sup>3</sup>) was vergenoegd in zijn geest en de apen uitermate tevreden. Zij trokken op in nederige houding in orde geschaard, terwijl zij gezamenlijk hun eerbiedige opwachting maakten. Zij naderden en grepen de voeten van Rāma, in toenemende mate van blijdschap vervuld.

200. «O Heer! buitengewoon groot is Uwe liefderijkheid, onbegrensd, (doch) niet ijlings zal dat waarmede ik die zal vergelden in 't vervolg volbracht worden, doordat nu de regentijd gekomen is en de apen van koude zwak zijn. In den warmen tijd, dan zult Gij Maithilī meêvoeren en zullen de vijanden vernietigd worden».

201. Zoo was de rede van den apenkoning; hij verzocht de inwilliging van Vorst Rāma, uithoofde van de zwakte der apen. De Raghutelg stemde toe, goedkeurend.

202. Na afscheid genomen te hebben, keerde de Apenvorst spoedig huiswaarts, alsook de apen, hoe langer hoe meer verblijd.

203. De Apenkoning heerschte in Kiskindha. De regentijd was gekomen; de uitgelaten pauwen <sup>4</sup>) waren dartel.

<sup>1)</sup> Of: "gouden bloemen".

<sup>3)</sup> Een gewone uitdrukking voor overlijden van voorname personen.

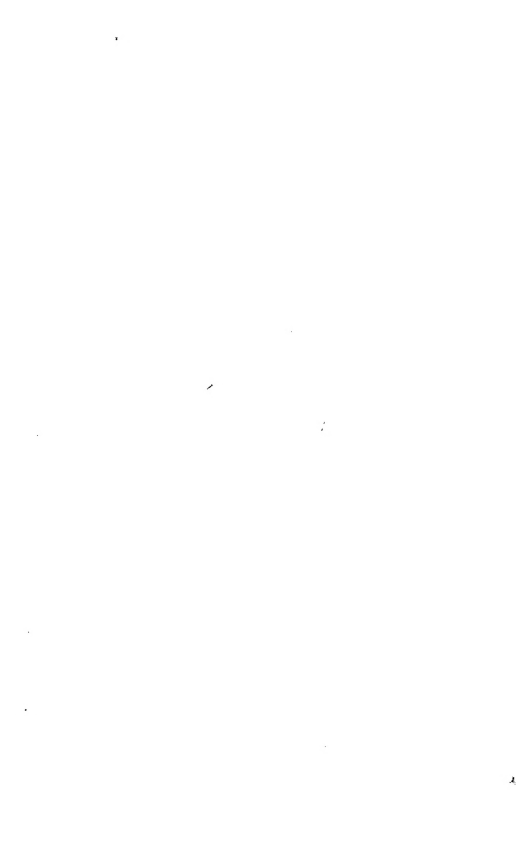
<sup>3)</sup> Nira is dubbelzinnig, zoodat het niet zeker is op wien of wie het slaat.

<sup>4)</sup> Skr. mattamayūra, het slotwoord, is tevens de naam der versmaat.



#### X.

### DIVERSEN NIEUWJAVAANSCH.



## Bijdrage

ter verklaring van eenige uitdrukkingen in de Wayangverhalen Palasara en Pandu.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 3° Voigreeks, dl. IV.

's-Gravenhage, 1869.



Onder 't lezen der Wayang-verhalen met wier uitgave Prof. T. Roorda de gedrukte Javaansche letterkunde verrijkt heeft, zijn mij enkele woorden en zegswijzen voorgekomen, die uit het gewoon hedendaagsch taalgebruik moeielijk te verklaren, met behulp van het Sanskrit geheel of gedeeltelijk kunnen opgehelderd worden. Eene bijdrage ter verklaring van diergelijke woorden in de twee eerste verhalen bied ik hier den beoefenaren der Javaansche taal aan. Uitdrukkelijk moet ik te kennen geven dat noch eene beoordeeling der uitgave, noch eene studie over inhoud en vorm der verhalen zelven in mijne bedoeling ligt, want zulks is boven mijne kracht. Gerust kan ik die taak dan ook anderen overlaten, die bevoegd zijn zich op 't gebied van Javaansche taalstudie te laten gelden, eene bevoegdheid die ik mijzelven niet toeken. Zelfs zou het, naar mijne begrippen, eene aanmatiging wezen indien ik de verdiensten van Roorda's uitgave trachtte te roemen, want wie niet in staat is een in alle opzichten gegrond, of althans nauwgezet, oordeel uit te spreken, mag ook niet als lofredenaar optreden. Niettemin neem ik de vrijheid, die elk gewoon lezer heeft, om den uitgever mijnen dank te betuigen voor de nuttige leering die ik ruimschoots uit zijn werk geput heb.

Voor 't gemak van den druk zal ik me hier van de omschrijving der vreemde letterteekens in Romeinsch schrift bedienen. Het stelsel dat ik volg zoude voor een leerboek ongeschikt wezen, doch het volgende is ook niet bestemd voor volslagen vreemdelingen in de talen waaruit woorden aangehaald worden. Het stelsel bestaat hierin: dat de Javaansche of Nagari-letterteekens met Romeinsche teekens worden weergegeven. Aan elk Javaansch teeken, onverschillig of het één of meer klanken vertegenwoordigt, beantwoordt een teeken, eenvoudig of samengesteld, van 't Romeinsch schrift. Zooveel als mij doelmatig toescheen heb ik met de Romeinsche teekens de Romeinsche uitspraak verbonden en niet de Hollandsche, want tusschen Romeinsch schrift en Nederlandsche spelling bestaat geen noodzakelijk verband; het zijn twee gansch verschillende zaken. Daar men verder niet uit liefhebberij, maar uit nood zijne toevlucht neemt tot omschrijving, ten einde namelijk het drukken gemakkelijk te maken, zoo volgt dat men bij voorkeur de eenvoudigste teekens bezigt en zooveel mogelijk accenten enz. vermijden moet. Daarom is aan de Romeinsche c, welke door het bezigen der k overtollig werd, eene conventioneele waarde, die van de palatale tenuis in 't Sanskrit, gegeven. Evenzoo moet de j (welke geen oud Latijnsch teeken is) de palatale media aanduiden, en de anders overtollige y den halfklinker van i. Voor 't Javaansch heb ik de gebruikelijke omschrijving tj en dj behouden, dewijl de uitspraak niet geheel met de Sanskr. c en j overeenkomt. Den halfklinker van i heb ik overal met y weêrgegeven, en niet alleen in zulke gevallen als mad y a. De Sanskr. v in mijne omschrijving heeft dezelfde uitspraak als de Nederlandsche w. Ik herhaal dat mijne wijze van omschrijving enkel dient voor het gemak van den druk.

Na deze voorafspraak zullen we in geregelde orde den tekst van den Palasara en de aanteekeningen er op doorloopen.

Op bl. 3, r. 14, merkt prof. Roorda ter gelegenheid van 't woord badrahirawan terecht op, dat de verklaring door den Dalang gegeven niet de ware is. De uitdrukking kan in 't Sanskr. niet anders wezen dan bhādrerāvān (d. i. bhādra + irāvān) eene regenwolk in de maand Bhādra of Bhādrapada. Dit is namelijk de maand (Aug. Sept.) waarin de lucht in Voorindië in den regel het meest bewolkt is, zoodat de donkerheid er van spreekwoordelijk is, gelijk o. a. uit het volgende versje kan blijken:

nashṭacandrārkakiraṇam nashṭatāram na-cen nabhaḥ na tām bhadrapadām manye yatra devo na varshati

\*Dat houd ik voor geen Bhadrapadā (d. i. vollemaansdag in Bhādra), wanneer de lucht niet van maan- en zonnestralen en van sterren beroofd is, en waarop Jupiter Pluvius niet regent» 1). De vergelijking is geheel ongepast voor het klimaat van Java, doch men heeft de uitdrukking zeker in den overdrachtelijken zin overgenomen zonder de eigenlijke beteekenis in 't oog te houden.

Op dezelfde bl. r. 1 v. o. vertaalt R. de woorden tiwas hing prana met: «ongelukkig van constitutie of behebd met een physisch gebrek». Als we echter uit de woorden ora këduga dening ambune hamis habatjing op bl. 6, r. 13, bespeuren welk een gebrek bedoeld wordt, is er geen voldoende reden om prana in eenen anderen zin te nemen dan 't Skr. prāṇa gewoonlijk heeft, namel. «adem». Ik erken, het is twijfelachtig of de Dalang zelf bij het uitspreken dier woorden prana als «adem» opgevat heeft; want in den Paṇḍu, op blz. 121, 3, wordt het van de Kuntische prinses gezegd dat ze tjidra hing prana heeft. Doch dat kan, hoe men ook vertale, niet passen, daar deze in 't geheel geen tjidra heeft, derhalve ook geen tjidra hing prana. Men vergelijke in den Palasara bl. 58, r. 5 v. o., waar hetzelfde tjidra hing prana voorkomt, doch gevolgd van de

<sup>1)</sup> Dit versje kan men vinden in de Various Readings op de Brhat-Sauhitâ van Varâhamihira, Ch. 26, vs. 14.

toelichtende woorden gandanipun mambet harus, boten kenging tjinakettan kadang kawulawarga, welke geheel en al in den Pandu ontbreken. Kortom, alleen aan verwarring van den Dalang is het toe te schrijven, als van de Kunti-prinses gezegd wordt tjidra hing prana. Tevens houd ik het voor hoogst waarschijnlijk dat den Dalang de beteekenis «adem» onbekend was, doch het aantal verouderde en dus niet begrepene woorden is in beide Wayang-verhalen vrij groot. — Het behoort verder erkend te worden dat het bedoelde gebrek iets gansch anders is dan de vischlucht welke Satyavatī (de jav. Durgandini) volgens Hindusche mythen aan 't lichaam kleeft, doch de Jav. omwerking in 't algemeen heeft weinig meer dan enkele namen en trekken met de Indische mythe gemeen; ja, het eigenlijk mythisch-symbolisch karakter is geheel en al verdwenen.

Bl. 5, r. 7. De uitdrukking mendah puna, die ook in 't vervolg meermalen voorkomt en met mendah neya synoniem is, herinnert onwillekeurig aan het Sanskr. woord voor «hoeveel te meer!» nam. kimpunah, zoodat men geneigd zou wezen puna voor het Sanskr. punah te houden; het eerste bestanddeel mendah zou dan eene overzetting zijn van kim «wat», opgevat als «hoe».

Eene uitvoerige aanteekening is aan de spreekwijze denta-denti kusumawarshi, op bl. 7, r. 10, gewijd. De zin moet wezen «dat het eenmaal genomen besluit niet meer kan veranderd worden». Hoezeer ik inzie dat voor eene volledige opheldering der spreuk eene uitgebreidere kennis van het gebruik er van vereischt wordt, dan men tot nog toe heeft, wil ik toch eene gissing niet achterhouden. Zooveel is duidelijk: 1. dat de woorden zuiver Sanskrit zijn; 2. dat het eene elliptische uitdrukking, eene geijkte zegswijze is, waarin het verband der rede niet is uitgedrukt, maar aangevuld moet worden door de kennis van een bedoeld en als bekend verondersteld geval of gebruik. De eenvoudigste wijze om die woorden in hun oorspronkelijke uitspraak te herstellen is, ze te lezen: dan tādan ti kusumavar shah. Het bijwoordelijke dantādanti, «tand tegen tand» duidt het hardnekkige van eenen kamp aan, en is als zoodanig in 't Sanskrit bekend, zoodat we volstaan kunnen met naar de woordenboeken te verwijzen. Kusumavarsha is «bloemenregen». Nu komt het in de Indische heldendichten herhaaldelijk voor, dat de hemelingen, als belangstellende toeschouwers van een hardnekkigen strijd tusschen twee helden, bij de overwinning eenen regen van bloemen uitstorten op den zegevierenden held. De bloemenregen, welke vergezeld van eenen zachten wind uit den hemel nederdaalt, is het teeken dat de strijd beslist is. Als één voorbeeld uit de menigte daarvan noemen we dat, hetwelk misschien meer dan eenig ander geschikt was om den oorsprong te worden van een spreekwoord, namelijk den bloemenregen na afloop der geweldige worsteling tusschen Rāma en Rāvaṇa 1). De woorden dantādanti, kusumavarshaḥ, die, zooals gezegd, in geen taalkundig verband staan en enkel dienen om te herinneren aan een bekend feit of eene bekende gewoonte, kunnen derhalve te kennen geven: «na hardnekkigen kamp is de bloemenregen neêrgedaald», d.i. «nu is de zaak beslist». Warshi is òf de Krama-vorm van warsha, of het is 't Sanskr. varshī «regenende», doch in 't laatste geval moet er een andere vorm van de spreuk bestaan hebben, waar het onderwerp van varshī Çakra of Indra, de hemelkoning, is. Het in Winter's Zamenspr. bijgevoegde sariratjakra, Sanskr. çarīracakra, levert, als samenstelling beschouwd, geen dragelijken zin op; çarīricakra echter kan «den kring der levenden» beteekenen. Vat men çarīra en cakra als twee afzonderlijke woorden op, dan vermag ik er evenmin verband in te ontdekken.

Belangrijk in meer dan één opzicht is het op blz. 8 r. 8 v. o. (alsook op blz. 117) voorkomende ngendrawilawilis, van hoofdhaar gezegd. Het lijdt geen twijfel, of endrawila is door mondelinge of schriftelijke overlevering bedorven, en wel uit endranila, Sanskr. indranīla «saffier». Eene soortgelijke verbastering vinden we terug in den Javaanschen naam der nymph Wilutama, ontstaan uit Tilottamā, gelijk de naam nog terecht in het Kawi geschreven wordt (Ardjuna-wiwāha, str. 7, bl. 3). De geheele uitdrukking kan kwalijk iets anders wezen dan eene vertaling van 't Sanskr. indranīlaçyāma, d.i. «den donker(blauw)en tint van den saffier hebbende». Cyāma beteekent in 't algemeen «donkerkleurig», doch inzonderheid past men het toe op eenen donkerblauwen of donkergroenen tint of weêrschijn. Zoo wordt in den Indischen roman Kādambarī<sup>2</sup>) gezegd dat de voetnagels des op zijn troon zittenden konings «door in aanraking te komen met den weêrschijn van den saffieren vloer eenen donkerblauwen tint aannemen»: indranīlamaņikuţţimaprabhāsamparkaçyāmāyamānāh. Niet slechts een donkerblauwe, doch ook een donkergroene tint wordt er mêe aangeduid; zoo leest men in dezelfde Kādambarī (bl. 10, r. 2 v. o.) dat eene vogelkooi, hoewel van goudstaafjes vervaardigd, door den daarin zittenden groenen papegaai eenen donkergroenen tint kreeg alsof ze van smaragd gemaakt was: kanakaçalākānirmitam-apy antargataçukaprabhāçyāmāyamānam marakatamayam-iva pañjaram. Vgl. Kād. 11, 1, vg.; 17, 4; 32, 6 v. o. Dien donkerblauwen gloed van zwarte haren vergeleken de Grieken bij den hyacinth, en het is opmerkelijk dat ook de Hindus ter vergelijking een woord bezigen, hetwelk evenzeer eene plantals eenen edelsteen aanduidt, nam. kuruvinda. Dit woord

À

<sup>1)</sup> Rāmāyaṇa, VI, 110, 27 (Bombaysche uitg.); vgl. Raghuvança 12, 94.

<sup>1)</sup> Bl. 9, r. 7 (Calcuttasche druk van 1862).

beteekent vooreerst «cypergras»; vooral is in 't oog te houden dat cypergras ook wordt aangeduid door megha «regenwolk», waarbij de Hindu steeds aan iets donkers (nīla) denkt. Voorts is kuruvinda «zwartzout», en als zoodanig synoniem met nīla (donker, donkerblauw), dat ook «zwart zout» aanduidt 1). Verder beteekent kuruvinda eene soort edelsteen, en wel volgens een Indischen commentator op 't Daçakumāra-carita (bl. 57, 5, ed. Wilson) den saffier, nīlamaņi. Er wordt namelijk van den held des stuks gezegd dat zijne lokken de kleur hebben van den kuruvin da, dat hij is: kuruvindasavarnakuntalah. In eene noot maakt Wilson de aanmerking: «the commentator seems to be at a loss how to explain kuruvinda». Die aanmerking is onbillijk en bezijden de waarheid. De commentator geeft maar te kennen dat men in deze vergelijking moeielijk beslissen kan of bij kuruvinda aan het cypergras of aan den saffier te denken valt, hetgeen eene zeer verstandige weifeling is. Waar het op aankomt is de tint die er meĉ bedoeld wordt. Nu, die is volgens het Grieksche beeld «hyacinthen», volgens het Hindusche «blauw-groen», volgens Wilson «een strookleurtje» («a sort of straw colour») hetgeen voor eenen Hindu natuurlijk ongerijmd is 2). In de woordenboeken wordt de edelsteen kuruvinda met «robijn» vertolkt. Ik houd dat voor eene der beteekenissen, hoewel niet voor de oorspronkelijke; zekerlijk is ze niet de eenigste. Want kuruvinda, naar Tamilsche uitspraak kurundam, is in Europa gekomen als corindon, waaronder zoowel de saffier, als de oostersche topaas en de robijn verstaan worden 3). Derhalve het staat vast, dat kuruvinda ook «saffier» beteekent, juist hetgeen de comm. op Daçak. ook leert, Oorspronkelijk kunnen

<sup>1)</sup> Dewijl deze beteekenis in 't Petersb. Wdb. wel aangegeven, doch niet met voorbeelden gestaafd is, maak ik den lezer opmerkzaam dat ze voorkomt in Surruta, I, 134, 10; II, 259, 6; 336, 16; de bijgevoegde medicinale mineralen maken dat er aan de meening des schrijvers t. a. p. geen twijfel kan overblijven. Ook in de Brhat-Sanhitā 82, 1, is "zwartzout" gemeend.

<sup>1)</sup> Uit de woorden karnacumbidug dhadhavalasnig dhanīlalocanaḥ t.a. p. in het Daçak. haalt Wilson: "with light (!) blue eyes". Nu, nīla, zoowel van haren als van oogen gezegd, duidt altoos "donker", of, gelijk het volk bij ons zich gewoonlijk uitdrukt: "zwart", aan. Vgl. Weber, Fragm. der Bhagavatī, 2, bl. 306, r. 14 v. o.; 311; vgl. 315. Een bewijs dat Wilson de bedoeling des schrijvers evenzeer misverstaan heeft als de uitlegging door den commentator, is dat hij "light blue eyes" er van maakt. Mogelijk moet dat eene vertaling heeten van snig dha "glanzig", of van dhavala "wit". De vertaling van 't geheel, die Wilson achterwege gelaten heeft, is: "met oogen zóó lang dat ze zachtkens de ooren schenen te raken, wit (in 't wit nam.) als melk, glanzig en donker (in den appel)". De gele huidkleur, aangeduid door 't voorafgaande karnikāragauraḥ "geelblank als de Kannigara-bloem", is een andere vaste trek in de Indische schoonheidstype; zie de zooeven aangehaalde plaatsen uit de Bhagavatī.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zie Beudant, Mineralogie, p. 151. In Winslow's Tamil-English Dict. wordt kurundam opgegeven als zijnde "diamond-spaat" en "emery".

slechts steenen met blauwen of groenen tint met het woord aangeduid zijn, want alleen die tint strookt met de overige beteekenissen des woords. Dat men ook wel eens «robijn» er onder verstaat, is een misbruik, eene vergissing, ontstaan uit de gelijkslachtigheid in mineralogische samenstelling en de overeenkomst in kristalvormen van de corindon genoemde aluminiden, en uit de oude theorie der Indiërs, dat de robijn uit kuruvinda. «zwartzout» zich ontwikkelt; zie Brhat-Sanhitā 82, 1. Genoeg, de verklaring van den Indischen commentator op Daçak. wordt ook door het Javaansche endranilawilis schitterend gerechtvaardigd. Dat wilis denzelfden zin heeft of kan hebben als het Sanskr. çyāma of nīla, blijkt uit de aanteekening op bl. 518 (bijvoegsel op bl. 442), waar Roorda uit een Javaansch handschrift de verklaring meêdeelt van rema memek wilis door: rambut këtël tjëmëng. Hieruit zien we dat wilis = tjëmëng is, juist in beteekenis dus het Sanskr. cyāma «donkerkleurig». Ten bewijze hiervan kan ook strekken, dat in den Ardjuna-wiwäha, bl. 8, r. 4, v. o., de Kawi-tekst warna-çyāma heeft, terwijl in de interlineaire vertaling rupa-wilis staat.

In de aant, op bl. 10, r. 9 wordt de titel dewadji door den uitgever met «goddelijke vorst» wedergegeven. De juistheid ten opzichte der javaansche opvatting durf ik niet betwisten, doch de Hindusche woorden op zichzelven vertoonen geenszins den glimp die er aan de aangehaalde Nederlandsche woorden gegeven is. Deva, tegen of van koningen gebezigd, is de vaste term voor Uwe of Zijne Majesteit, wat trouwens veel dichter bij de oorspronkelijke beteekenis des woords staat dan «goddelijk» of «god». Het toegevoegde dji is, evenals het algemeen-prâkritsche jī, eene verkorting van ajī, Jav. hadji (d.i. adji). Dit woord beteekent zooveel als Heer, en wisselt in Hindusche namen af met den zuiver Sanskr. titel īça; zoo heette een bekende grammaticus uit het begin der vorige eeuw, een brahmaan, Nāgeça of Nāgojī. Dit jī, ajī is nog heden ten dage in Hindustān zeer gebruikelijk; in 't Mahrattenland is het een titel ongeveer gelijkstaande met het Engelsche Esquire; bekend ook in Europa zijn de namen van Dr. Bhau Dājī, van de Bombaysche Parsi's Rustam-jī, Naoro-jī, Kama-jī 1). In de noordelijke provinciën bezigt men het in verband met andere titels; zoo zegt men bijv. Pandit-jī! d. i. zoo ongeveer: «Zeer Geleerde Heer!» De Sanskr. vorm van 't woord ajī is nog niet gevonden en mogelijk is het niet inheemsch-Indisch. Toch is het zoo goed als zeker dat de Archipeltalen het uit Voorindië gekregen hebben; juist zulke verbindingen als dewadji en hadji-saka, laten hieromtrent noode twijfel toe. Al erken ik voorals-

<sup>1)</sup> Nauwkeuriger bijzondere regels omtrent het gebruik van jī vindt men in Molesworth's Mahratti-Engl. dict. onder jī, vgl. ajī.

nog de mogelijkheid dat ajī niet op Indischen bodem ontstaan is, waarschijnlijk acht ik zulks niet. De veranderingen die de Sanskr, woorden in de Prākrit-talen 1) ondergaan, ofschoon in den regel zeer eenvoudig, zijn soms zeer moeilijk na te gaan, en voorts denke men vooral niet dat alle Prākrit-woorden in het Sanskr., zoover wij dit kennen, terug te vinden zijn. want de tot ons gekomene letterkundige overblijfselen van 't Sanskr., hoe omvangrijk ook, zijn slechts een klein gedeelte dier reusachtige literatuur. Zelfs in de Archipeltalen treft men menige ontwijfelbaar Sanskr. woorden aan, die meestal dan ook in een of ander inlandsch Hindusch woordenboek (Kosha, d. i. Thesaurus) vermeld staan, doch die door niemand nog in de ons bekende letterkunde gevonden zijn. Zoo is er dan ook geen reden om de echtheid van het woord pratjuda, bl. 12, r. 6 v. o., hetwelk zweep beteekenen moet, in twijfel te trekken, ofschoon het tot nog toe niet gevonden is. Roorda heeft, geloof ik, terecht daarin eene afleiding van pracud «voortdrijven, voortzweepen» gezien; de vorm pracuda zelf is evenwel niet zuiver, en moet pracoda wezen, overeenkomstig de vervoeging van cud in 't Sanskr., hetwelk namelijk in de duratieve tijden tot stam heeft coda of codaya, niet cuda. Trouwens niets is gewoner dan verwisseling van u en o in het Javaansch, gelijk overvloedig bekend is. Terloops zij hier opgemerkt dat hadji, dji niet het eenigste Prākrit-woord in 't Jav. is. Zonder nog zulke voorbeelden als sukma, kannigara, en dgl. te rekenen die in zuiver Sanskr. sükshma, karnikāra luiden, vindt men een veel eigenaardiger Prākrit-vorm in tembaga «roodkoper», Prākr. tambaka, tambaga, Sanskr. tāmraka. Ook djaga, Krama djagi is niet het Sanskr. jāgar (jāgr), maar Prākrit; vgl. Hindī jaganā «waken»; Mahr. jāgā «wacht». Voorts is djodo Prākrit; vgl. Hindī jodā en jorū. Over 't geheel is het aantal zulker Prāk, woorden echter zeer gering.

Op bl. 13, r. 10 komt de naam van Çiva's verblijf voor, nam. djonggring-slaka; ook op bl. 104, regel 2 v. o. met de variant sëlaka, gelijk ook in Gericke's woordenboek opgegeven wordt. Het eerste gedeelte van den naam is mij duister, doch vermits sëlaka «zilver» is, mogen we veilig aannemen dat de Javaansche uitdrukking eene vertaling is van rajatādri «zilverberg» of «rajataprastha «zilverplateau», zooals de met eeuwige sneeuw bedekte Kailāsa, Çiva's Olympus, genoemd wordt. Dat het ongepast was eene benaming voor een der toppen van den Himālaya, den

i) Onder Prākrit verstaat men alle talen die zich uit het Sanskr. of uit zeer na daarmeê verwante tongvallen ontwikkeld hebben, hetzij in ouderen of in nieuweren tijd. Het reeds lang als spreektaal uitgestorvene Pali is evenzeer Prākrit, als de taal der Zigeuners of het hedendaagsche Hindī, Mahraţţi, Kashmiersch, Bengaalsch, Panjābī.

sneeuwberg, op eenen berg van Java over te brengen, konden de Javanen kwalijk bevroeden.

Van de verschillende soorten van askese, vermeld op bl. 16, is er op zijn minst één, waarvan de Dalang eene geheel uit de lucht gegrepene verklaring geeft, nam. van lembu anggaheng, r. 12, vgg. De uitdrukking «loeiende os» is op zichzelf duidelijk genoeg. Het is namelijk één van de manieren waarop de Çivaietische asketen of monniken, vooral diegenen, welke Pāçupata's, d. i. «vereerders van Çiva als Paçupati» geheeten worden, hunne ecstase toonen. Het bulken als een os dient tot verheerlijking van Çiva's stier Nandi en tevens van Çiva, als voerende een stier in zijn vaan. Ik deel hier eene plaats meê uit de Sarvadarçanasangraha, waarin bij gelegenheid van de behandeling der Pāçupataleer dit bulken aldus omschreven wordt: «Bulken heet het heilige, op het loeien van eenen stier gelijkende geluid, hetwelk met behulp van 't verhemelte en de tong wordt voortgebracht» 1). Deze uiting van Çivaietische monniken-askese is klaarblijkelijk met lembu anggaheng bedoeld.

Bl. 24, r. 2 v. o. Het woord tjungkub wordt door den uitgever hier opgevat als een «onder dak» in 't algemeen. Ik waag echter de vraag te opperen, of het niet, meer overeenkomstig de in Gericke's woordenboek vermelde beteekenis «tombe», zou kunnen uitdrukken: «een onderaardsch verblijf». Althans in de Hindusche vertellingen en romans is het iets zeer gewoons dat aan prinsessen, om de eene of andere reden, zulk eene onderaardsche woning, bhūmigrha tot verblijf wordt aangewezen. Herhaalde malen treft men het aan in den Kathāsaritsāgara 2). Nu en dan is zoo'n verblijf ook wel voor andere doeleinden bestemd; bijv. in genoemde verzameling van vertelsels (Tar. 49) laat iemand ten gerieve van zijne dochter en zijn schoonzoon zulk een gebouw maken. - Dat het woord tjungkub volgens Wilkens woordenboek als Tembung-Dusun ook «huis» beteekent, laat zich zóó verklaren dat het niet volmaakt «huis» is, maar ons «krot», hetwelk op dergelijke wijze uit krocht, eene verbastering van crypta = tombe, ontstaan is. Ook in 't Sanskr. wordt zulk een bhūmig rha wel eens bila «hol, krocht» genoemd 3).

De aanteekening op bl. 49, r. 8 v. o. behandelt het woord hilahila. Dit

<sup>1)</sup> Hudukkāro nāma jihvātālusamyogān nishpādyamānah puņyo vṛshanādasadṛço nādaḥ; Sarvadarç., bl. 78.

<sup>2)</sup> Bijv. in Taranga 29; in 39; 40; 42; 49; waar men tevens verscheidene synoniemen van bhūmigrha vinden kan.

<sup>5)</sup> Dewijl deze beteekenis van bila (in alle woordenboeken, met uitzondering van 't Petersburgsche, verkeerdelijk vila gespeld) nergens opgegeven staat, verwijs ik naar eene plaats waar het in dezen zin voorkomt, nam. Daçakumāra, bl. 128, r. 14.

is waarschijnlijk het Sanskr. helā, hetwelk beteekent «onbesuisdheid, woestheid, driftige beweging»; voorts «minachting voor iets»; verder «wild stoeien, en in 't algemeen stoeien ». Het sluit den zin zoowel van het Engelsche rash als van het etymologisch identische Nederlandsche rasch in zich 1). Het werkwoord waarbij het behoort is (in den 3 pers enk. Teg. T.) helate of hedate. Het is derhalve begrijpelijk dat het zoogenaamde Kawiwoord hila (de echte Kawi-vorm moet helā geweest zijn) hetzelfde is als rengu «drift», en als hewa «tegenzin», wat zich heel licht uit het begrip van «minachting» kan ontwikkeld hebben. Hoe het daarentegen aan den zin van pisah komt, is mij een raadsel; evenmin weet ik te verklaren hoe het, volgens Gericke's woordenboek in den zin van «een oud gebruik» is overgegaan, welke in de hoofdzaak met eene andere omschrijving door sangker en waler overeenstemt. Dat hilahila werkelijk den door Gericke aangegeven zin hier en daar hebben kan, blijkt, dunkt mij, uit den Brata-Yuda (8, 18), waar gezegd wordt wat de hilahila des waren ridders 2) is; dat is dus «de voorvaderlijke wet», of zooals Cohen Stuart zich uitdrukt «de dure plicht». Wat nu onze plaats van het Wayang-verhaal aangaat. alsook bl. 154, 8, zoude ik als vertaling voorstellen: «het zou groote roekeloosheid van mij wezen, indien ik enz.», hetgeen in de hoofdzaak strookt met Prof. Roorda's omschrijving: «het zou een erge zonde zijn». Op bl. 160, r. 1 v. o. heeft hilahila, als ik de woorden niet misversta, den zin van «lichtvaardige minachting van het heerschend gebruik», korter gezegd: het tegendeel van ācāra of dharma. Op bl. 127, 4, schijnt mij hilahila udjaring wong kuna toe den zin te hebben van «minachting voor de woorden der Ouden», geheel in overeenstemming met eene zeer gewone, bovenvermelde, beteekenis van helā in 't Sanskr. - Hoeveel duisters er nog overblijve, zooveel zullen we wel mogen aannemen dat helä overgenomen werd in zijne onderscheiden beteekenissen. Later kunnen daaruit op Java zich weêr andere verder ontwikkeld hebben, doch deze zijn voor een deel zoo vreemd, dat ik eerder aan eene verwarring tusschen het Sanskr. helā en een Polynesisch ila, dat in 't Bataksch «schande» beteekent, zou gelooven. Vgl. van der Tuuk, Bataksch woordenboek, onder ila.

<sup>1)</sup> In den zin van "drift" komt het o.a. voor in de Kādambarī, bl. 15, r. 10; bijwoordelijk, in den instrumentalis, als "driftig, schielijk". Pañeatantra 120, 1 v. o.; als "met een ruk, met vaart" 106, 1; als "fluks, in allerijl" Rājataranginī 5, 84; als "woest, wild" Ratnāvalī 17, 11.

<sup>2)</sup> Ter loops zij aangestipt dat de vertaling van Kshatriya in Europeesche boeken door "krijgsman" verkeerd is; 19 van de krijgslieden, Sanskr. yodhäh, waren en zijn geen Kshatriyas; onder het voetvolk waren slechts bij uitzondering Kshatriyas. Kortom de Kshatriyas of Rājanya's zijn wat men in de middeleeuwen Ridders, bij de Iraniërs Rathaeshta's "wagenstrijders" noemde.

De oorsprong van den naam Hastina, zooals die op bl. 52 r. 7 v. o. aangeduid wordt, laat wel eene verklaring toe, dunkt mij, mits men rogol in den letterlijken zin van «neêrdruppelen, neêrvallen» opvatte en de vrijheid hebbe om trësna als in alle opzichten synoniem met kama te beschouwen. Gelijk welbekend, vloeit er in den bronsttijd der mannelijke olifanten een vocht uit de slapen, hetwelk men in 't Sanskr. gemeenlijk mada of dāna noemt. Als men nu vergelijkt wat er op bl. 38, r. 1, verhaald wordt, dan is het verklaarbaar, waarom en in welk opzicht Palasara zichzelven bij eenen bronstigen olifant vergelijkt, en daarom den door hem gestichten rijkszetel Olifantsstad te noemen goedvindt.

De uitdrukking anikël warti, bl. 64, r. 3 v. o., weet ik niet volledig op te helderen, doch vermits het = njëmbah is, moet warti (wërti) hier aan 't Sanskr. vṛtti beantwoorden, en wel in den zin van «ordentelijk gedrag».

De naam van den berg waarvan Palasara af komstig is, nam. septa-rengga is, gelijk reeds Cohen Stuart in zijne voortreffelijke inleiding op den Brata-Yuda 1) heeft aangetoond, eene verbastering. In Nagari-schrift zijn de teekens voor er en r somwijlen zeer licht met elkaar te verwarren. Het gevoelen derhalve van Rangga-Warsita (door Roorda op bl. 517 vermeld), als ware septa-rengga eene verbastering van saptarga, is eene dwaling, doch niettemin van eenig gewicht. Want die meening zal vermoedelijk toch wel eenigen grond hebben; we veronderstellen dat dezelfde berg nu eens septarëngga, dan eens saptarga genoemd wordt. Daaruit volgt nogtans geenszins dat rengga (Sanskr. grnga) etymologisch gelijk is aan arga; alleen dat het een synoniem is. Inderdaad houd ik arga voor eene omzetting van het Sanskr. agra «spits», dat in beteekenis overeenkomt met grnga «spits, bergtop», maar etymologisch er niets mede gemeen heeft. Wat toch zou het Jav. arga «berg» anders kunnen wezen dan het Sanskr. agra? Eene nog grootere omzetting vindt men in 't Jav. bradja = Sanskr. vajra «bliksemflits, donderhamer, schicht». In Gericke's woordenboek wordt bradja vertolkt met «wapen» in 'talgemeen, en zoo komt het ook voor in den Pandu, bl. 125, r. 12, doch eigenlijk moet het «een wapen», d. i. een soort van wapen geweest zijn. De juistere vorm bad jr a wordt ook opgegeven. De slagorde bradja-tiksna heet in Manu's wetboek 2) eenvoudig vajra. Het verdient opmerking dat onder de erg verbasterde namen, door Rangga-Warsita t. a. pl. opgegeven, Sakri voorkomt. Reeds de heer Cohen Stuart heeft aangetoond (zie 't Reg. op den Brata-Yuda) dat de Sanskr. vorm Çakti is; ik wilde hier slechts bijvoegen dat zulk eene verbastering kwalijk

<sup>1)</sup> Vgl. vooral zijn Register onder septå-renggå.

<sup>2)</sup> VII, 191.

anders te verklaren is dan uit het Nāgarī of uit een of anderen vorm van oud Javaansch schrift die meer dan 't hedendaagsche op Nāgarī lijkt, want tusschen kr en kt is er in Nāgarī handschrift weinig onderscheid.

د سه

Onder de woorden die in 't Javaansch schier onkenbaar geworden zijn behoort de uitdrukking katalika, op bl. 80, r. 1 v. o., alsmede op bl. 98, r. 8 en 144, r. 7. Dit houd ik voor het Sanskr. kākatālīyam «geheel onverwachts, plotseling, eensklaps». Aangaande den oorsprong en het gebruik dezer sierlijke uitdrukking geeft het woordenboek van Böhtlingk en Roth de noodige opheldering, zoodatik daarnaar, onder kākatālīya, verwijs. De aanleiding tot het ontstaan van katalika kan daarin gelegen zijn, dat de Javanen het met nalika «tijdpunt» in verband wilden brengen; nalika zelf is het Sanskr. nālikā, hetwelk niet zoo ten ruwe «oogenblik, poos» is, maar zeer bepaaldelijk een half uur van 24 minuten. Er zijn echter andere woorden in het Sanskr., zooals muhūrta, kshaṇa, enz., die nu eens een uur van 48 minuten, dan weder onbepaald «een oogenblik» aanduiden. Zoo ook naar ons spraakgebruik «te dezer ure», «op dezen stond», «aanstonds».

Op bl. 106, r. 5 komen de woorden hong pinangka sĕbda dewane dewa Bhatara voor. Deze formule dient hier om eene «eerbiedige begroeting» uit te drukken, volgens de opmerking van Roorda; het zal oorspronkelijk zoowel een groet als eene aanroeping geweest zijn. Want ong is de uitspraak van om (naar andere spelling om) in oostelijk Voorindië, en ook in de Archipeltalen is dezelfde uitspraak van den Anusvara 1) ingevoerd. Een ander voorbeeld van deze gewestelijke uitspraak van den Anusvāra en tevens van verschil in spelling treft men aan in siddhem (sanskr. siddham) en siddheng (sanskr. siddham), hetwelk in Bengalen, alsmede in 't Pāli, als siddhang klinkt2). Het op hong volgende pinang ka, klaarblijkelijk een Jav. passiefvorm, is mogelijk = pinongka; sebda is bekend; dewane dewa is eene vertolking van devanam devah «der goden god», z. v. a. mahādeva, de bekende bijnaam van Bhatāra, alias īçvara, «de Heer», waarmeê door Çivaieten natuurlijk Çiva bedoeld wordt. De gansche formule zoude kunnen meenen: «Om dient als aanroeping (of begroeting) van den god der goden, van den Heere»; heel bevredigend is deze gissing echter niet.

Bij bl. 110, r. 8, aant., lezen we dat ngrengga volgens W. Wdb. «ook iemand eer bewijzen, zooals een gast, door hem luisterrijk te ontvangen» beteekent. In dit geval is rengga eene nasale uitspraak van Sanskr. argha

<sup>1)</sup> De ware uitspraak van den echten Anusvära is die der Fransche n in bon, quand, en dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Cohen Stuart, Krit. aant. op den Brata-Yuda, aanhef; alsmede Friederich, voorl. verslag van het eiland Bali, bl. 25.

«eerbewijs aan een gast». Hetzelfde argha heeft ook den zin van «waarde, prijs, en is, zonder nasaal invoegsel, het bekende Jav. rega. Het verschijnsel dat het Sanskr. argha in 't Javaansch in rega en rengga is overgegaan, verdient wel eene enkele opmerking, te meer daar, zoover ik weet. dit punt nog nooit ter sprake is gebracht. Bij het overnemen van Sanskr. woorden in 't Javaansch is de klemtoon van 't Sanskr. in den regel behouden, voor zooverre de Polynesische accentuatie zulks toeliet. Dat wil zeggen: woorden die in 't Sanskr. den klemtoon op de laatste hebben behouden dien in het Javaansch; hetzelfde geldt van de woorden met geaccentueerde voorlaatste lettergreep; doch valt de klemtoon in 't Sanskr. op de derde, vierde, enz. van achteren, dan verspringt het in 't Jav. op de voorlaatste. Verder valt op te merken: dat eene  $\alpha$  of  $\bar{a}$ , staande in de lettergreep die onmiddellijk de geaccentueerde voorafgaat, de neiging heeft om in ë over te gaan, vooral in 't Javaansch. Het Sanskr. arghá heeft den klemtoon op de laatste, en wordt dus in 't Jav.: rega. Uit danda, pakshi, matta, bhaktí, agní wordt děnda, pěksi, měta, běkti, gěni; uit sindhurājá wordt sindurēdja. Uitzonderingen komen zeker voor; bijv. çatá is in 't Javaansch sata; çákti is sěkti geworden. Doch er is in 't Sanskr. zoo'n aanmerkelijk verschil in de accentuatie van één en 't zelfde woord in verschillende tijdperken, en er zijn zooveel gevallen waarin de Indische autoriteiten met elkaar en met de accentuatie der Veda-handschriften in tegenspraak zijn, dat men in de meeste gevallen geen uitzonderingen moet zien, maar slechts een gewestelijk of tijdelijk verschil van uitspraak. Inzonderheid bij zekere klassen van woorden, zooals die op ti en tra, is het taalgebruik zóó weifelend, dat het ons niet bevreemden mag diezelfde onvastheid in de Archipel-talen terug te vinden; ja, die onvastheid pleit er juist voor dat men de Sanskr. accentuatie van dergelijke woorden getrouw heeft overgenomen. Zeer leerrijk ten opzichte der behandeling van den Sanskr. klemtoon is het Bataksch, dank zij den nauwkeurigen opgaven van Dr. v. d. Tuuk. In zijne Tobasche Spraakkunst, § 19, zien we dat het woord debatá in het Tobasch den klemtoon op de laatste lettergreep heeft, in 't Mandailingsch daarentegen heeft dibáta dien op de voorlaatste. Uit een ander door v. d. Tuuk aangehaald voorbeeld: sukkurá == Sanskr. çukrá blijkt wel degelijk dat de Sanskr. klemtoon in acht wordt genomen 1). Nu komt het mij voor, dat debatá niet het Sanskr. devátā is, dewijl dit den klemtoon op de voorlaatste heeft, maar het Sanskr. dai-

<sup>1)</sup> Het andere voorbeeld suttorá schijnt eene uitzondering, want het Sanskr. sütra wordt alleen als paroxytonon opgegeven, en hiermede strookt dan ook het Jav. sutra; desniettemin houd ik het voor mogelijk dat de Bataks sütrá hebben hooren uitspreken; vgl. het bovengezegde omtrent het aanhechtsel tra.

vatá, hetwelk trouwens denzelfden zin heeft. Aan het Sanskr. devátā beantwoordt het Mand. dibáta. De Sanskr. ai gaat regelmatig in e over, en de overgang van Sanskr. e in i is analoog aan dien van o in u, in soma = Bataksch suma 1); in 't Jav. is die overgang bijkans de regelmatige te noemen. Aangezien het hier niet de plaats is verder over dit punt uit te weiden, zoo wil ik hier slechts bijvoegen dat de zoo straks beweerde gelijkstelling van 't Jav. arga met het Sanskr. ágra des te waarschijnlijker is, omdat beide woorden in klemtoon overeenkomen. En hiermede stappen we van den Palasara af om over te gaan tot een nasprokkeling op den Pandu.

Bij bl. 117, 2, teekent Roorda aan, dat warudju zoowel 'jongere' als 'jongste (broeder)' aanduidt. Daaruit volgt dat warudju ontstaan is uit het Sanskr. avaraja, hetwelk insgelijks 'later geboren, jonger', en ''t laatste geboren, jongste' beide aanduidt. De slot-u instede van 't Sanskr. a is opmerkelijk. Bijaldien het Jav. damu 'door een roer blazen' het sanskr. dhama (ti) is, waarvan ik niet zeker ben, zouden we een ander voorbeeld van denzelfden overgang hebben; vgl. Pāli nālindhama 'goudsmid', eig. 'roerblazer'. Evenwel, daar het woord zoogenaamd kawi is, hebben we misschien er niets achter te zoeken dan eene louter uit onwetendheid geboren Dalangsuitspraak voor waradja.

Op dezelfde bladzijde, r. 12, staat de uitdrukking mitjis wutah van «haarlokken die om de slapen en het voorhoofdals ringetjes gebogen zijn». Pitjis zal hier wel eene overzetting wezen van het Sanskr. kaparda, hetwelk de als kleine munt gebezigde cowry (cypraea moneta) beteekent en tevens krulletjes aan de slapen.

Het woord sukërta op bl. 123, r. 9 en 13, heeft volgens Roorda's juiste opmerking, niet den zin van 't Sanskr. sukṛta. Het heeft hiermede trouwens niets te maken, daar dit Jav. sukërta ontstaan is uit svīkṛta «toegeëigend, bemachtigd, bezeten», met al de schakeeringen van beteekenis welke de Nederlandsche woorden toelaten. In kasukërtan is de werkwoordelijke vorm (Verl. Lijd. Deelw.) dubbel uitgedrukt. Behoudens het grammatisch verschil, wordt Sanskr. sukërta terecht omschreven door sikara, want dit is een substantief van denzelfden stam als waarvan svīkṛta, het Verl. Lijd. Deelw., gevormd is; het is het Sanskr. svīkāra «toeëigening, bemachtiging». De zin van «kwaad doen, mishandelen», dien sikara volgens Gericke's woordenboek heeft, zal zich juist ontwikkeld hebben uit dien van bezeten zijn door Bhūta's. In ons Wayang-verhaal is er van eigenlijk «kwaad doen, mishandelen» geen sprake; de prinses staat slechts onder den boozen invloed der Bhūta's. Wat den overgang van svīkāra in sikara

<sup>1)</sup> Tobasche Spraakkunst, bl. 68, Aanm. 3.

betreft, daarmede vergelijke men o.a. dipa «olifant» uit dvipa; seta uit çveta. De uitspraak van svī als su schijnt eerder eene eigenaardigheid van Oostelijk Hindustān dan van Java te zijn; het Sanskr. dvitvam bijv. luidt naar de plompe uitspraak der oostelijke brahmanen dutvam.

Onder de verschillende manieren van askese, die op bl. 126, 8, vermeld worden, komt ngluwat, volgens Wilkens: «in een kuil zitten om tapa te doen» overeen met de telkens in de Indische mythologie wederkeerende beschrijving van Zieners die «in een mierenhoop gezakt, tapas uitoefenen» ¹). Omtrent ambësmi vermoed ik dat het eene vertolking is van 't Sanskr. tap «gloeien» en tevens «askese uitoefenen». Wat ambanas pati aangaat, wil ik gaarne aannemen dat het ook «op zijn hoofd staan» beteekenen kan, doch zulk eene soort van askese bestaat niet, althans niet bij de Indische Rshis. Daarentegen is het wel een vast vereischte dat de askeet onbewegelijk zij als een boomstam of paal; vermits banas pati, naar de slechte uitspraak van Oostelijk Hindustān, het Sanskr. vanas pati «boom» is, zal ambanas pati wel wezen «zich onbewegelijk houden, vastgeworteld staan als een boom».

Bl. 144, 6. De zegswijze purwaduksina wordt door den uitgever, in overeenstemming met Gericke's woordenboek verklaard met «wiwittan lan wěkassan», hetgeen gewisselijk op Javaansche autoriteitsteunt. Maar hoe is dan de i in duksina te verklaren? Het is waar, in de aanteekening wordt duksana geschreven, doch zulks heldert de zaak nog geenszins op. In den tekst leest men: dawah siti gletak, botën hengët hing purwaduksina. Gaat men enkel op deze plaats af, dan zoude men eerder denken dat de zegswijze nagenoeg overeenkomt met onze Nederlandsche uitdrukking: «hij was buiten Westen», of met het plattere: «hij wist van Teeuwis noch Meeuwis». De eenvoudigste opvatting van den term schijnt mij toe, de twee Sanskr. woorden pūrva «oost» en dakshina «zuid» er in te zien; botën hengët hing purwaduksina zou dan wezen: «niet bewust van wat oost en wat zuid was», zoo ongeveer beantwoordende aan ons «buiten westen». Hoe het zij, de i in duksina vereischt verklaring.

In het voorbijgaan veroorloof ik mij op den oorsprong van een paar Javaansche woorden uit het Sanskr. te wijzen. Ten eerste van 't welbekende sangsaya (o. a. op bl. 152, r. 8 v. o.) = saya. Het eerste is het Sanskr. samcaya, het laatste het niet samengestelde caya; beide beteekenen, copeenhooping, toename». De uitspraak van den Anusvāra (m) als ng, is die van Bengalen en Oostelijk Hindustān (niet Dekkhan). Het is, mijns

<sup>&#</sup>x27;) Zie bijv. de Çakuntalā, str. 170 (uitg. Böhtlingk) of bl. 170 (Calcutta'sche uitg. van 1864).

inziens, niet van belang ontbloot op deze overeenkomst de aandacht te vestigen, omdat ze, bij het gemis aan volledige gegevens, strekken kan om eenigermate te bepalen uit welke gedeelten van Indië de meeste, of althans de invloedrijkste landverhuizers of uitgewekenen op Java gekomen zijn.

Een ander Sanskr. woord is te herkennen, ofschoon niet zoo terstond, in 't zoogenaamde Kawi-woord palastra «dood», op bl. 154, r. 7 v. o. Het is eene Javaansche, en zeker niet eigenlijk Kawische, verbastering van paratra «in de andere wereld».

Van meer belang dan de afkomst van een paar in hun gebruik welbekende woorden aan te toonen, is het, na te gaan aan welk Sanskr. woord het op bl. 157, 13 voorkomende sambewara zijn oorsprong ontleent. We moeten voor oogen houden dat in 't Jav. (overeenkomstig oostelijk-Indische manier) in den regel m b staat, waar de zuivere uitspraak van 't Sanskr m v (d. i. Anusvāra benevens onzen w-klank) vereischt. Dus is bijv. sayambara = Sanskr. svayamvara; priyembada = priyamvada, enz. De e is hier, gelijk zoo dikwijls, uit ya ontstaan; wara moet samengetrokken zijn uit wahara, evenals bij Sadewa uit Sahadewa. Kortom, sambewara is het Sanskr. samvyavahāra «verkeer, handelsverkeer» (zie o. a. Manu's wetboek VIII, 131). De geheele uitdrukking bakul-sambewara zal derhalve wel hetzelfde bedoelen als ons «marskramer», 't Engelsche «peddlar», en dat blijkt ook de meening van den heer Rhemrev geweest te zijn. - Een ander voorbeeld dat Sanskr. vya in 't Jav. in be overgaat, levert het woord beya «onkosten»; dit is oostelijk-Indische of Javaansche uitspraak van 't Sanskr. vyaya «uitgaven, onkosten».

In de aanteekening op bl. 160, 6 stelt prof. Roorda de vraag of kumbhalā de naam zou kunnen wezen van «eene bloem die tot sieraad op het hoofd gedragen werd?» Daarop kan ik, wel is waar, geen bevredigend antwoord geven, doch dat genoemde plant op de eene of andere wijze eene symbolische beteekenis moet gehad hebben, blijkt uit de omstandigheid dat de kumbhalā in 't Sanskr. ook heet munditikā, en in nieuwere Indische tongvallen mundīrī en dgl. Nuis munditikā een verkleinwoord van mundita, en dit in vorm een Verl. Lijd. Deelw. of eene afleiding uit een naamwoord, op de wijze van pushpita «gebloemd», van pushpa «bloem». Hoe men het ook opvatte, het grondwoord is altoos munda «kruin» of «geschoren kruin». Brengt men dit mundita over in den overeenkomstigen Jav. grammatischen vorm, dan wordt het kapundi, om een bestaand woord te nemen. Uit het hier gezegde mogen we het besluit trekken dat met radja-kumbala hier inderdaad de muṇḍitikā gemeend is, en tevens dat mundi de voor 't Javaansch taalgevoel hinderlijke grondvorm is, welken men op den leest der inheemsche woorden schoeide en in

't passief in pundi liet overgaan. (Vgl. v. d. Tuuk, Tobasche spraakkunst, bl. 67 en bl. 99). Welke Sanskr. vorm nu ten grondslag ligt, is niet 200 licht uit te maken; vermoedelijk is mundi, dewijl het evenzeer Ngoko als Krama is, opgevangen uit mundi-ta. De wijze waarop Sanskr. woorden in de Archipeltalen overgenomen worden, is verre van gelijkvormig te ziin. en ofschoon dit onderwerp nog een nauwkeuriger en grondiger onderzoek vereischt, mag men toch gerust beweren dat het zeker niet volkomen juist is, zulke Jav. woorden als bijv. mangërti of mangarti «begrijpen» eenvoudig terug te brengen tot Sanskr. artha. Dit heeft klemtoon op de voorlaatste en geeft, regelmatig, ook in 't Javaansch: arta, «geld, goed». Nu zoude arti als Kramavorm van arta op zich zelf beschouwd wel mogelijk zijn, maar vooreerst is het niet alleen Krama, maar ook Ngoko, en erti uit artha te laten ontspringen, schijnt mij zeer bedenkelijk toe. Evenmin zoude ik durven denken aan árthya «verstandig», want ten eerste is mij een oudere vorm artya voor 't Jav. onbekend, en ten andere komt het accent niet overeen. Daarom gis ik dat arti opgevangen of geabstraheerd is uit arthi-ta, in den zin genomen van 't samengestelde samarthi-ta «gehouden voor, begrepen». Wanneer we bespeuren dat ook in 't Maleisch, waar van geen Kramavorm sprake is, zulk een i voorkomt, o. a. in de woorden waarvan tjuri de grondvorm is, en tevens dat in 't Bataksch surisuriyan (gestolen goederen) beteekent, dan mogen wij het aannemelijk achten, dat uit cori-ta «gestolen» en zelfstandig «gestolen goed», het Mal. tjuri, Bat. suri ontstaan is; in surisuriyan is de Sanskr. uitgang ta, of liever het meervoud tani, vervangen door het Polynesische an. In de meeste gevallen verschilt de werkwoordelijke stam in 't Sanskr. niet van den naamwoordelijken, behalve in zoover de slotklinker anders is, en nademaal in 't Jav. eene i in Krama eenvoudig eene oorspronkelijke a vervangt, zou men nog kunnen meenen dat in sommige gevallen zoo'n Kramavorm in 't Ngoko en zelfs in verwante talen ingedrongen kon wezen, doch men kan bezwaarlijk in dat gevoelen volharden als het gelukt woorden te vinden, waar de werkwoordelijke stam zich ook anderszins van den naamwoordelijken onderscheidt. Zulk een woord komt inderdaad voor, en wel op bl. 165, r. 6 v. o. nam. pasanggiri. Dit is een Javaansch substantief, gevormd van 't Sanskr. werkwoord samgira (met den uitgang des 3den persoons in den Teg. Tijd: samgirate) «met eene gelofte of belofte zich tot iets verbinden. 1). Dewijl het substantief in 't Sanskr. samgara luidt, is het klaar dat sanggiri niet hieruit, maar uit den werkwoordelijken

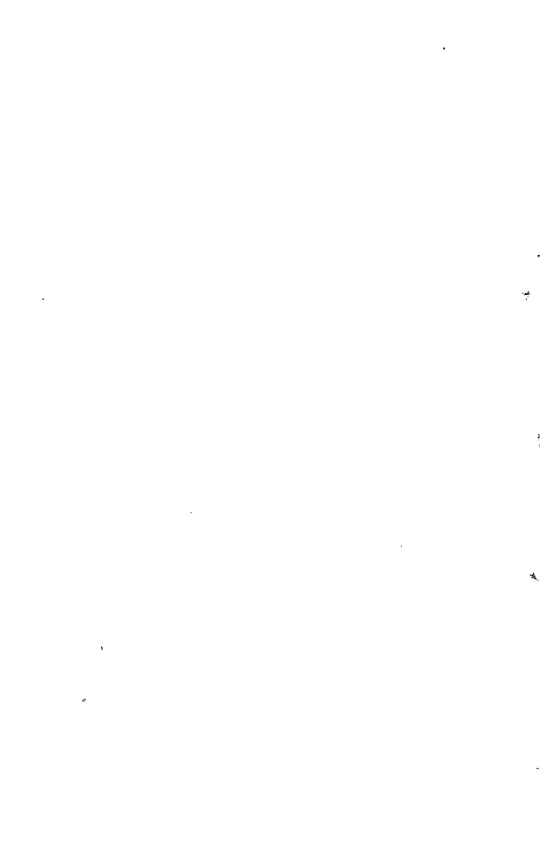
<sup>1)</sup> Zie bijv. Daçakum. 78, 18, waar samagirat gu° eene druk- of schrijffout is voor samagirata gu°.

stam ontstaan is; alleen de slot-i is Krama. Het Sanskr. samgara komt, zoover mij bekend is, in 't Jav. niet voor, want als in Gericke's woordenboek het Jav. senggara hieruit afgeleid wordt, dan berust dit op misvatting; het Jav. senggara heeft met Sanskr. samgara niets gemeen; het is eene verbastering van srenggara, hetwelk voorkomt in den baron Sakender (zie Cohen Stuart, s. v.). Hier zij bijgevoegd dat senggara, srenggara het Sanskr. çrngāra 't dartelen, vooral van minnaars is. Het wreede spel van den tijger of leeuw met zijn prooi heet ook çārdūlavikrīdita 'des tijgers spel', inzonderheid bekend als de naam van een ook in Kawi geliefkoosd metrum 1).

Op bl. 189, r. 13 komt pratjeka voor, en wel in den zin 'slimheid' of 'vindingrijkheid'. Het is een afleiding met het Javaansche voorvoegsel pra van het Sanskr. cheka 'slim'. Onder cheka verstaat men in 't Sanskr. ook 'iets kunstigs', en vooral eene kunstige soort van alliteratie, of ook wel van logogriefen (chekokti). Dezen zin vindt men ook in 't Jav. pratjeka terug (zie supplement op Gericke's woordenboek onder 't woord).



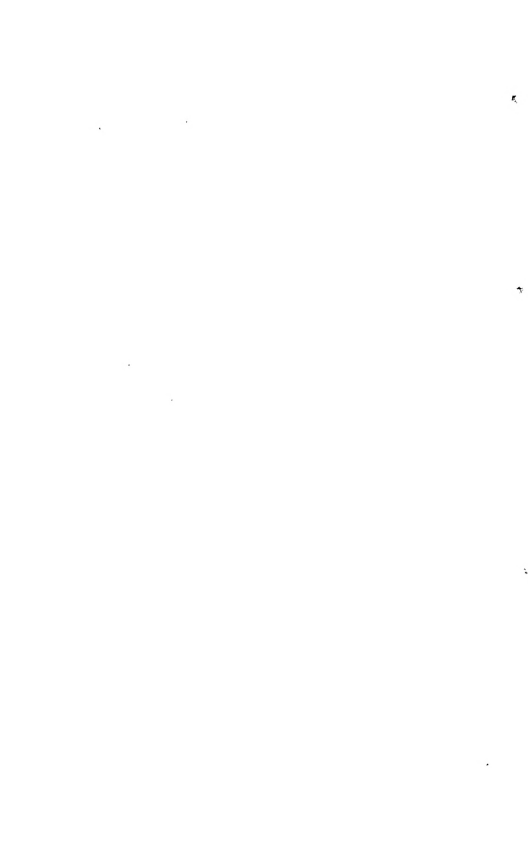
<sup>1)</sup> Zie den Wrtta-santjaya, bl. 20, uitgegeven door den heer Friederich in Verh. Batav. gen. van kunsten en wet. XXII. (In Kern's uitgave vers 88). Ook de eerste zang van den Ardjuna-Wiwāha is in deze maat.



## Javaansche mengelingen.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 4° Volgreeks, dl. I.

's-Gravenhage, 1878.



De Aanteekeningen van Meinsma op zijne uitgave der Babad Tanah Djawi bevatten onderscheidene toevoegselen en verbeteringen op de bestaande Javaansche woordenboeken, waarvoor alle die weten hoeveel er aan die werken schort, hem ten zeerste erkentelijk zullen wezen. Bij 't doorloopen dier Aanteekeningen heb ik 't een en ander opgemerkt waaromtrent ik wil mededeelen wat ik in mijn exemplaar van Roorda's Handwoordenboek had opgeteekend.

Op bl. 87 behandelt Meinsma de uitdrukking arasukan pranakan. Een klambi pranakan is, volgens in der tijd van wijlen Prof. Roorda ontvangen mededeeling, «een korte kiel met kraag en korte mouwen, met knoopen aan de mouwen.» De juistheid van die inlichting wil ik niet in twijfel trekken, maar alleen opmerken dat zulk eene omschrijving geen vertaling van 't woord mag heeten. In 't gedicht Galagala vind ik gesproken van een klambi wulung tur pranakan, waaruit ook al evenmin als uit de Babad blijkt wat men eigenlijk onder 't woord te verstaan heeft. In een ander werk, de Bandung, leest men van een mriyem pranakan, hetgeen niet bepaald in strijd is met de door Roorda gegeven omschrijving, maar in alle gevalle toont dat men voor de lexicale beteekenis van pranakan er niets bij wint. Ook blijkt er uit, dat de beteekenis «van gemengd ras», welke door 't Handwoordenboek er aan toegekend wordt, onmogelijk nauwkeurig kan wezen, hetgeen men trouwens uit de formatie van 't woord reeds bevroeden kon. Als een Hollander iemand van gemengden bloede in Indië een «inlandsch kind, noemt, dan volgt nog niet dat het Nederlandsch woord «inlandsch» op zich zelve «halfbloed» beteekent. Men mag in enkele bijzondere gevallen onder den term iets meer of minder verstaan dan wat hij eigenlijk uitdrukt, maar daarom nog niet den gewonen zin des woords over 'thoofd zien. Dit laatste is geschied met pranakan, dat herhaalde malen voorkomt in de, klaarblijkelijk eigenlijke beteekenis van landskind, inboorling; bijv. in de Lakon Kanumayasa bl. 25.

Eenmaal dit wetende, mogen wij aannemen dat met mriy em pranakan bedoeld zijn inlandsche kanonnen, d. i. kanonnen van inlandsch fabrikaat. Ook klambi pranakan zal wel eenvoudig een inlandsch buis beteekenen, hoewel wij in 't midden moeten laten of daaronder verstaan wordt een buis van inlandsche stof of een van inlandsch fatsoen. Of er aan zoo'n buis lange of korte mouwen zijn, en of die mouwen zoo gelukkig zijn knoopen te bezitten, is van ongemeen weinig belang.

Bl. 285, r. 2. Hierop teekent Meinsma (bl. 55) te recht aan, dat alapalapan in 't Hdwdb. vertaald wordt alsof het alleen van vrouwen gebruikt wordt, terwijl het in de Babad van posten en bedieningen voorkomt. Het woord heeft nog eene beteekenis welke in 't Hdwdb. ontbreekt, namelijk die van «schaking.» Er bestaat een gansche bundel Lakons welke zulke alapalapans ten onderwerp hebben. Volgens Gericke wordt ook pangalapan in denzelfden zin gebezigd. In hoeverre die opgave juist is, kan ik niet beslissen.

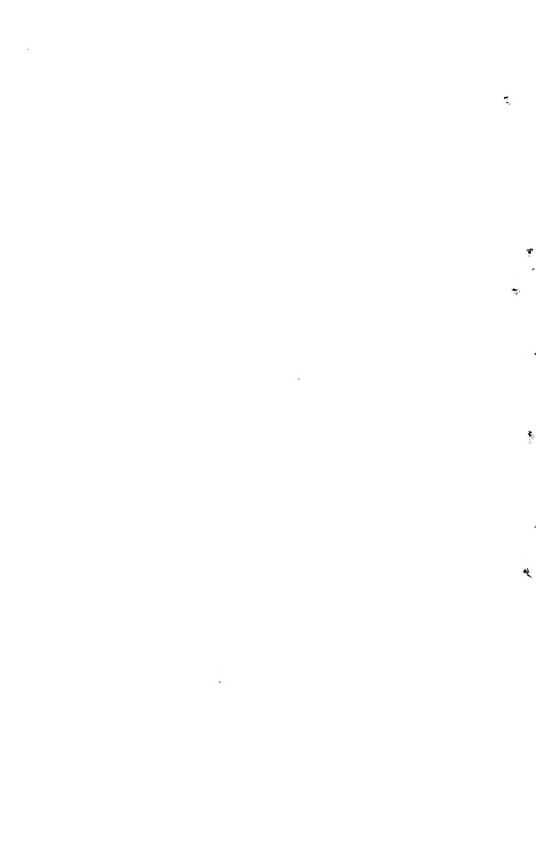
Bl. 526, r. 1. De opgave in 't Hdw. dat kumyus z. v. a. karingëtën is, wordt te recht door Meinsma bl. 78 gewraakt. De verklaring in 't Wdb. bevat drie fouten. Vooreerst heeft noch karingeten noch kumyus karingëtën iets met «angst» te maken. Ten tweede kan kumyus niets anders beteekenen dan «zweeterig, bezweet.» Ten derde is de gelijkstelling van een subject met zijn predicaat, zooals in 't Wdb. hier geschiedt, geheel averechtsch en in strijd met de allereerste hoofdbeginselen der spraakkunst. De argelooze leerling die een verbinding als kumyus ontmoet, zal op 't Wdb. vertrouwende goedsmoeds vertalen, althans moeten vertalen: «zijn zweeten is zweetende van angst»! Uit de plaats in de Babad reeds blijkt voldoende dat akumyus is «gudsen» of, wil men, «uitbreken (zooals zweet doet)»; vgl. den poëtischen Damar-Wulan 119. Behalve kumyus heb ik in dezelfde opvatting eenmaal aangetroffen akumyus, gevormd, zoo het schijnt, als aruměksa in 't Brievenboek bl. 393. De Babad Mataram I, 10 namelijk heeft riwe nira akumyus. Een intensief- of frequentatiefvorm van kumyus is kumromyos; in 't gedicht Gala-gala heet het riway akumromyos. Dit herinnert aan gumrobyos, dat in beteekenis er niet van verschilt en ook in klank in een nauw verband er meê staat, zonder dat ik evenwel de juiste verhouding van 't eene tot het andere zou weten te bepalen.

Bl. 547. Naar 't Mscr. Wdb. zou ngayuti van kayut komen en beteekenen «met geweld zich toeëigenen.» Noch 't een noch 't ander wil ik betwisten, hoewel op de aangetogene plaats der Babad die beteekenis al heel slecht past en men verwachten zou «aan zich verbinden.» Hoe het zij, van kayut is afgeleid kin ayut ak en en wat hiermede bedoeld is, kan men leeren uit de poëtische Babad (Leidsch HS. 64), waar verhaald wordt hoe men zekere juffer, om haar 't voorkomen eener zwangere vrouw te geven, een metalen kom om 't middel bevestigt: bokor kin arya sandi, kin ayut ak en tengah. Het beduidt, als ik wel zie, bevestigen, zoodat kayut slechts eene andere uitspraak lijkt te wezen van gayut, Balin. gayot. In de Babad Mataram I, 74 komt angayut voor.

Bl. 313, r. 3. v. o. Onder de drubiksa (durbiksa) van 't verbanningsoord Lodaya zullen wel booze geesten, duivels verstaan zijn. Dat is ten minste eene der beteekenissen die men aan 't woord hecht, ook thans nog, gelijk mij uit de Javaansche krant Bra-martani — ik weet niet meer welk nommer — gebleken is. Trouwens ook in 't Hdw. wordt het o. a. omschreven met buta. Ook in de proza-omwerking van den Damar Wulan door Winter, bl. 119, wordt van de doortrapte schurken Layang Seta en Layang Kumitir gezegd dat zij «duivels zijn in menschengedaante», saestu manawi dursila muput, sami drubiksa awarni tiyang. De eigenlijke beteekenis van 't Skr. durbhiksha is hongersnood; de Javanen hebben dit substantief ook als adjectief gebruikt, gelijk zij met zooveel andere woorden, als krodha, çoka enz. gedaan hebben, en dus genomen in den zin van hongerlijdend, hongerig. Daar nu onverzadelijke honger en vraatzucht een vast kenmerk is der Bhûta's, duivels, laat het zich verklaren hoe men drubiksa als synoniem heeft gaan beschouwen met de overige zeer talrijke namen voor die wezens, welke in de Javaansche verbeelding geen geringer rol spelen dan in de Indische.

Bl. 32, r. 5 v. o. De berg Rěsamuka is de Rěshyamūka in Zuidelijk Indië. Hageman's Raswamuka is nog een weinig erger verbasterd dan de vorm in de Babad.

Ik eindig deze mengelingen met de aandacht van den lezer te vestigen op eene in de Babad bl. 452, r. 6. voorkomende uitdrukking welke in 't Hdw. verkeerd verklaard wordt. Ik bedoel nguṇḍuh mantu. Dit heet te beteekenen: «een schoondochter afhalen van het huis van haar ouders op den vijfden dag van een bruiloftsfeest.» Uit den Babad t. a. p. ziet men dat het juist anders om is; want de jonge vrouw wordt daar na eene week gehaald naar 't huis van haar eigen ouders. Hetzelfde is bedoeld in Winter's Zamenspr. 16, aan 't einde; alleen het tijdsbestek verschilt. Men leze Winter's eigen opstel in Tijdsch. N. Indië, V, bl. 482.



# Eene Indische sage in Javaansch gewaad.

Met Javaanschen tekst.

Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, afdeeling Letterkunde, dl. IX.

Amsterdam, 1876.



De rijke schat van mythen en sagen die met de overplanting der Indische maatschappelijke en godsdienstige beschaving op Java door de Arische vreemdelingen werd medegebracht, is onder de Javanen gemeengoed geworden en gebleven. Maar gelijk ten gevolge van inheemsche en vreemde invloeden de Indische instellingen en gebruiken op 't eiland sterk gewijzigd zijn, zoo ook is het met de voortbrengselen der Indische verbeeldingskracht gegaan. De hoofdfiguren zijn gewoonlijk duidelijk te herkennen, zelfs onder de vreemdsoortigste vermomming; van 't algemeen beloop der verhalen geldt hetzelfde. Voor 't overige echter zijn de veranderingen talrijk en van allerlei aard. Zoo is het een algemeene trek, aan de Javaansche nieuwere omwerkingen eigen, dat het tooneel der gebeurtenissen van Indië naar 't eiland verplaatst is, en dat verouderde zeden en gebruiken door nieuwerwetsche vervangen zijn.

Het is vooralsnog ondoenlijk, en zal het wel altoos blijven, de gedaanteverwisselingen der Indische verhalen stap voor stap na te speuren. Doch het is niet onmogelijk de Javaansche omwerkingen met het oorspronkelijke te vergelijken. Indien de kennis der letterkunde onafscheidelijk verbonden is met de studie der taal, en de letterkunde de afspiegeling is van 't geestelijk en zedelijk leven eener natie, dan is het ook de taak van den beoefenaar van 't Javaansch niets te verwaarloozen van hetgeen strekken kan om 't karakter dier letterkunde, onverschillig van welk gehalte ze ook zij, in 't ware licht te plaatsen, en zooveel als mogelijk hare geschiedenis na te gaan.

De man aan wien de eer toekomt zulk eene taak 't eerst met goed gevolg ondernomen te hebben, is Dr. A. B. Cohen Stuart. In zijne bekende Geschiedenis der Pāṇḍava's, welke de inleiding uitmaakt op zijne uitgave en vertaling van 't gedicht Bråtå-joedå 1), heeft hij uit Javaansche bronnen verzameld wat op 't onderwerp betrekking had en het, met zooveel uitvoerigheid als zijn bestek toeliet, in de noten medegedeeld. De voornaamste bronnen waren de Lakons (of Lampahans), d. i. korte verhalen getrokken uit tooneelstukken, Wayangs 2). Al de door hem geraadpleegde Lakons, 39 in getal, behooren tot den cyclus van 't Mahābhārata en den Harivança. Ze vormen niet een volkomen samenhangend geheel,

\*

<sup>1)</sup> Verhandel. Batav. Genootschap, D. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ter vermijding van verwarring zij gezegd, dat ik hier en in 't vervolg onder Lakons uitsluitend versta de uittreksels in verhaaltrant uit de tooneelstukken, welke laatste ik steeds Wayangs zal noemen.

want ze zijn niets anders dan uittreksels van afzonderlijke tooneelstukken, maar bevatten toch de voornaamste sagen uit de geschiedenis der Pāṇḍawa's, voorafgegaan door legenden omtrent de voorouders dier helden, en gevolgd door verhalen aangaande hun nazaten in de eerstvolgende geslachten 1). De oorlog zelf tusschen de Pāṇḍawa's en Kaurava's wordt in de Lakons niet beschreven; licht verklaarbaar, dewijl eene reeks van gevechten weinig of geen gelegenheid bood tot eene dramatische behandeling, en de Lakons zijn niets anders dan eene soort inhoudsopgaven van tooneelstukken.

Behalve den bundel van 39 Lakons, door Cohen Stuart gebruikt, bestaan er andere soortgelijke verzamelingen. Eene er van omvat 10 afzonderlijke stukken, die onderwerpen behandelen uit het leven van eenige personen uit denzelfden kring van Mahābhārata en Harivança. In alle speelt een huwelijk de hoofdrol: ook in 't verhaal der avonturen lijken die stukken zoozeer op elkander, dat ze van dezelfde hand of school afkomstig schijnen te zijn.

Voorts zijn er nog twee grootere Lakonbundels in handschrift bekend, toebehoorende aan de boekerij van 't Nederlandsch Bijbelgenootschap te Amsterdam. Daaromtrent zal ik hier niet in nadere bijzonderheden treden: ze staan met mijn onderwerp niet in rechtstreeksch verband. De titels en nommers der stukken kan men vinden in den Cataloog van den te vroeg ontslapen Dr. Engelmann (in Tijdschr. v. Nederl. Indië, jaarg. 1870). Van de twee eerstvermelde verzamelingen zijn ook in de boekerij der Leidsche Hoogeschool handschriften aanwezig.

Al die Lakons, ongeveer 150 in getal, veronderstellen 't bestaan van even zoo veel tooneelstukken, en wel van de soort Wayang purwa, welke waarschijnlijk thans nog alle in 't geheugen der Dalangs voortleven, ten deele ook opgeschreven zijn. We mogen gerust aannemen dat er buitendien nog verscheidene Wayangs purwa hier en daar op Java vertoond worden, zonder dat ze tot Lakons omgewerkt zijn. Met zekerheid kunnen we dit zeggen van een opgeschreven Wayang, Abiyasa getiteld, die een belangrijk onderwerp uit den Mahābhārata-kring behandelt, en toch niet in Lakon-vorm overgegoten is, hetzij omdat het stuk in een ander gedeelte van Java pleegt gespeeld te worden dan waar de bedoelde Lakons verzameld zijn, of om welke andere redenen dan ook. Evenmin is mij van de Pregiwa, in der tijd in tekst en vertaling uitgegeven door den heer Wilkens, een Lakon bekend.

Men weet dat de Wayangs purwa, die meestal met poppen, zelden

4

<sup>1)</sup> Vgl. Cohen Stuart, Voorrede bl. 40 (Verh. Bat. Gen. D. 27).

door levende acteurs gespeeld worden 1), niet de eenigste soort van tooneelstukken uitmaken. Immers de zoogenaamde Wayangs gëdog en beber hebben tot onderwerp de lotgevallen van den dolenden ridder Pandji, den Javaanschen razenden Roeland, en de Wayang këliţik behandelt de galante en stoute avonturen van Prins Damar Wulan. Met uitzondering van het door T. Roorda uitgegeven verhaal van Pandji en Angreni, dat slechts één tijdvak uit het leven des ridders bevat 2), zijn er geen teksten, op de Wayang gëdog en beber betrekking hebbende, openbaar gemaakt, tenminste voor zooverre mij bekend is. Van de avonturen van Damar Wulan zullen wel geen afzonderlijke tooneelstukken bestaan, daar 't bekende romantisch gedicht van dien naam door de vertooners der Wayang këliţik tot grondslag genomen kan worden.

Wat ik hier in herinnering gebracht of meegedeeld heb, zal wel voldoende wezen om de overtuiging te wekken dat de Wayang-literatuur in haar geheelen omvang van nog ongekenden rijkdom is. Waarom, mag men vragen, heeft ze over 't algemeen zoo weinig belangstelling opgewekt? De reden is, dunkt mij, niet ver te zoeken. Hoe verzot de Javanen over 't algemeen op Wayang-vertooningen ook zijn mogen, diegenen onder hen die zich voor geleerden houden zien met zekere minachting op die stukken neer. Alles wat niet in dichtmaat is, wordt door hen niet tot de fraaie letteren gerekend. In de 72ste zamenspraak van den verdienstelijken C. F. Winter, welke over de Javaansche letterkunde handelt, wordt, karakteristiek genoeg, met geen enkel woord van de Wayangstukken en Lakons gewag gemaakt, evenmin als van 't prozawerk Radja Pirangon. Voeg hierbij dat er in de Wayangs een tal van uitdrukkingen voorkomen, die de Javaansche Pudjongga's niet verstaan, dan laat zich hun minachting gereedelijk verklaren. Nu moet het *ons* volkomen onverschillig zijn wat zulke Pudjongga's omtrent hun inheemsch tooneel denken; wij zien met andere oogen en vinden die Wayangs, waarin 't volkskarakter zich in zijne licht- en schaduwzijden afspiegelt en de grove, doch meestal gezonde volksluim zich verraadt, veel belangrijker dan de meeste dichtstukken, die als des te klassieker te boek staan, naarmate ze meer klinkklank bevatten en moeilijker te verstaan zijn. Zoo de Wayangs in onkieschheid en platheid menigmaal met de blijspelen van Aristophanes kunnen wedijveren, de klassieke Javaansche gedichten overtreffen ze in uitgezochte, verfijnde wulpschheid, en wanneer ze uit oudere Kawigeschriften vertaald zijn, in onverstaanbaarheid en misvattingen.

<sup>1)</sup> Zie o. a. Winter, Zamensp. I, 300.

i) In de "Wayangverhalen Pålåsårå, enz.", 's-Gravenhage 1869.

Niettegenstaande de Wayangs niet gerekend worden tot de fraaie letteren te behooren, hebben ze op den Javaanschen stijl, ook der dichtwerken, eenen grooten invloed uitgeoefend. Zelfs als de Javaan in gewoon proza iets vertelt, is de gang van 't verhaal dramatisch. Eigenlijk verhalen doet hij zelden of nooit; gemeenlijk geeft hij eene reeks van tafereelen. De vier vertellingen van Sastratama in 't Jav. Leesboek van T. Roorda kunnen ten bewijze strekken.

Van welken kant men die tooneelstukken beschouwt, ze verdienen als de meest kenmerkende voortbrengselen van den Javaanschen geest en als eene rijke schatkamer van dichterlijke stoffen, ten volle de aandacht van den Europeaan, altoos voor zooverre hij geroepen is om in 't overzeesche gewest en volk belang te stellen. Ook voor Indologen, die zich niet op de beoefening van 't Javaansch hebben toegelegd, zullen ze zekere waarde hebben, naardien ze de uitvloeisels zijn van Indische denkbeelden. Het ware uit dien hoofde wenschelijk, dat in de eerste plaats de onderscheidene Lakon-bundels uitgegeven werden, liefst met verwijzingen naar, en vergelijking met, de Indische bronnen. Daarna zoude men stelselmatig Wayangs door de Dalangs kunnen laten opschrijven en door den druk bekend maken. Het gewin voor de kennis der taal is niet licht te hoog te schatten; elke bladzijde der Wayangs is rijk aan woorden, zegswijzen en schilderachtige volksspreekwoorden, die in de woordenboeken of ten eenenmale ontbreken of niet voldoende verklaard zijn.

In de hoop iets te kunnen bijdragen wat leiden kan ter bereiking van 't gewenschte doel, heb ik van de Lakons uit den Mahābhārata-kring er één ter behandeling uitgekozen, bij wijze van proeve. Het is de 9de in den bundel, getiteld Obongobongan bale si Galagala, of «Brand der zaal Galagala». Dr. Cohen Stuart heeft hiervan reeds een betrekkelijk uitvoerig uittreksel gegeven op bl. XXII—XXIV zijner bovengemelde Inleiding. Reeds vóórdat mij uit zijne mondelinge mededeeling gebleken was dat bedoelde Lakon ook zijne bijzondere aandacht getrokken had, was 't voornemen bij mij opgekomen 't stuk in tekst en vertaling uit te geven, en ik werd daarin niet weinig versterkt door ons gesprek. Thans geef ik uitvoering aan een lang gekoesterd plan en neem ik de gelegenheid te baat om 't een en ander bij te voegen aangaande eene gewijzigde redactie derzelfde Lakon en een gedicht over hetzelfde onderwerp.

Wat de andere redactie betreft, die in een HS. van 't Nederlandsch Bijbelgenootschap te vinden is, te midden van geheel ongelijksoortige geschriften, daarover zal ik kort zijn. Het is eene vrije, soms al te vrije omwerking van de hierachter uitgegevene. Elke uitdrukking, die den verbeteraar niet behaagde, heeft hij veranderd; elk woord, dat hij niet recht begreep, door

een ander vervangen. Zoo heeft hij 't welbekende woord emban, d.i. goeverneur, paedagoog, dat in den samenhang volstrekt niet te pas scheen te komen, eenvoudig in imba, beeltenis, veranderd. De stijl is anders vloeiend en minder lakoniek dan in de oorspronkelijke redactie.

Van anderen aard en meer belang is een Javaansch gedicht over de «Bale Galagala». Het is nog niet oud, want we lezen in den aanhef dat het vervaardigd is in 't Javaansche jaar 1772 1). De schrijver verklaart uitdrukkelijk, dat hij zijn stof ontleent aan een Wayang, en weet te vertellen dat deze laatste van oude tijden dagteekent en door overlevering van geslacht op geslacht bij de Dalangs is voortgeplant. Nu verdient het opmerking, dat Winter in eene zijner Zamenspraken (I, 72) onder de Javaansche geschriften van Kawischen oorsprong, zoo het heet, ook eene Bale Galagala opsomt. Daar hij omtrent den aard er van niets meldt, verkeeren wij in 't onzekere in hoeverre de opgave, hem verstrekt, nauwkeurig is. Dat het onderwerp hetzelfde is als in de Lakon en 't jongere gedicht, kan niet in twijfel getrokken worden. De schrijver van 't laatste schijnt het door Winter genoemde werk niet gekend te hebben, want waarom zou hij anders er niet van gewaagd en zich op de overlevering der Dalangs beroepen hebben? Dat Winter's Javaansche zegsman 't jongere gedicht bedoeld zou hebben, is ook niet waarschijnlijk, ofschoon de Zamenspraken eerst in 1848 gedrukt en dus na den datum van 't gedicht zouden kunnen opgesteld zijn.

Het eenigste mij bekende HS. van dit werk berust in de boekerij der Leidsche Hoogeschool. Het is een lijvig boek van ongeveer 600 bladzijden in folioformaat, duidelijk en flink, doch niet zonder fouten, geschreven. De onzekerheid van lezingen op veel plaatsen, en de groote menigte van onbekende woorden zijn nadeelen, die ten deele vergoed worden door den gemakkelijken stijl. Uit de taal heb ik niet kunnen opmaken uit welke streek de schrijver afkomstig is; grammatische vormen en spelling zijn die van 't gewone Middeljavaansch. Ondanks de lijvigheid van 't HS. ontbreekt 't laatste gedeelte van 't verhaal: het HS. is dus onvolledig, of de schrijver heeft zijn werk nooit voltooid. Wij moeten dit in 't midden laten, zoolang geen andere HSS. er van ons ten dienste staan.

#

De handeling, in haar algemeen beloop, is dezelfde als in de Lakon. Ook de karakters der hoofdpersonen zijn dezelfde, hoewel ze in 't gedicht natuurlijk veel meer uitgewerkt zijn. Of de schrijver tafereelen uit eigen vinding er bijgevoegd heeft, en welke, is niet te zeggen, zoolang wij 't voorbeeld, waarnaar hij werkte, de Wayang zelve, niet kennen. Zooveel echter

<sup>1)</sup> De volledige datum toen 't dichtwerk op touw gezet werd, is: "in 't jaar 1772, den 26sten der maand Sura, op Woensdag Pon, 's avonds te 7 uren".

kunnen wij met zekerheid vaststellen, dat het dichtwerk de onmiskenbare sporen draagt van veel jonger te zijn dan de Lakon. In de laatste treft men hier en daar een aan 't Hollandsch ontleend woord, als parol, parool, aan, doch in het eerste ontmoet men er eene menigte, tot taplak, tafellaken, toe. De invloed van Hollandsche gewoonten op enkele klassen der Javaansche maatschappij komt in 't werk zóó sterk uit, als ik elders nog niet gevonden heb. Men ontwaart telkens eene bonte mengeling van Javaansche en Hollandsche gebruiken. 't Drinkgelag der Kaurava's is con amore geteekend naar de rumoer- en toastrijke tafeltooneelen der Europeanen. Doch met even veel behagen staat de dichter stil bij 't amfioenschuiven van den ouden gluiperigen vizier Çakuni. Hij weet even goed te spreken van jenever, brandewijn, anisette en wijnen, als van zoete en scherpe Javaansche rudjaks, waarvan hij tenminste een paar dozijn soorten bij name opsomt.

Zeer karakteristiek is een ander staaltje van Hollandschen invloed. Evenals in andere gedichten, bijv. de Damar Wulan, komt het voor dat de minder achtenswaardige of belachelijke personages Maleisch gaan praten, soms Javaansch en Maleisch door elkaar gemengd. Het door den schrijver gebruikte Maleisch nu is van die soort welke Dr. van der Tuuk «brabbelmaleisch" noemt en welke men misschien even gevoegelijk met den naam van «Hollandsch Maleisch» zou mogen bestempelen. Zie hier een paar sierlijke volzinnen die Semar, den Sancho Panza van Arjuna, in den mond gelegd worden: tëlalu lapër saya, sondër makan tudju hari; përut saya sudah pating kruwuk sadja.

Dat sonder makan «zonder eten» mag eene ware verrijking heeten van eene taal welke op weg is door ons, Nederlanders, verheven te worden tot de officieele in Nederlandsch-Indië; thans is ze reeds, op hooger bevel, de taal van 't onderwijs. Veel belovende toekomst!

Onwillekeurig moet wel de vraag bij ons oprijzen, of de dichter dat alles in de Wayang gevonden, en of hij niets anders gedaan heeft dan het tooneelstuk in versmaat over te brengen. Gelet op den omvang van 't gedicht, houde ik het er voor dat hij in de stoffeering zeer vrij te werk is gegaan, dat hij de tafereelen van zijn voorbeeld behouden, maar op eigene wijze uitgewerkt heeft. Ik veronderstel evenwel daarom nog niet, dat de Wayang die hij vóór oogen had, en die waaruit de Lakon geput is, in alle punten overeenstemden; immers uit den aard der zaak zal een tekst, die alleen in de overlevering der Dalangs leeft, na verloop van tijd allicht in verschillende richting wijzigingen ondergaan.

Niettemin, bij al 't verschil in bijzonderheden en vooral in de manier van behandeling, komen de Lakon en 't gedicht in de trekken die 't Javaansche

verhaal van 't Indische onderscheidt, met elkaar overeen. In zooverre mogen de twee Javaansche geschriften als duplicaten gelden, en hebben ze tezamen niet meer waarde dan één enkel getuigenis, wanneer het aankomt op eene vergelijking van de sage, zooals ze in Indië was, met hetgeen er van gekomen is op Java. De afstand tusschen beide is groot, en dat kan ons geen verwondering baren. Veeleer moet het ons treffen dat de helden der Indische wereld in een vreemd land zulk eene blijvende populariteit - ik weet er geen beter woord voor - genieten. Sommige van de klassieke figuren der Sanskrit-letterkunde zijn, inderdaad, vreemd toegetakeld, en zijn van statig gemeenzaam, van kuisch lichtzinnig, soms ook van boosaardig goedhartig geworden, maar de meeste karakters zijn gebleven wat ze waren. Al is Arjuna, de ridder «zonder vrees of blaam» der Indiërs, op Java tot een lichtmis geworden, hij heet toch nog de ridderlijke Arjuna, uitmuntende in vriendelijkheid en menschlievendheid. De forsche, woeste, ongemanierde, maar innig goedhartige Bhīma heeft zijne ruwheid, gepaard aan bijna vrouwelijke tederheid, behouden. Yudhisthira, door zijne geboorte geroepen om den troon te beklimmen, zoude, indien hij aan de inspraak van zijn hart gehoor had mogen geven, liever een kluizenaar dan een koning van heirscharen zijn; hij heeft meer van een wijsgeer dan van een ridder, zooals Bhîma van hem getuigde; schrander in de hoogste mate, peinst en peinst hij over deugd en gerechtigheid, totdat hij soms de gelegenheid om deugdzaam te handelen laat voorbijgaan. Maar zijn plicht, het hoogste voor den ouden Indiër, roept hem tot den troon, en toen hij, na zware beproevingen, dien bestegen had, bracht hij in praktijk wat hij vroeger als waar en goed in theorie had leeren kennen.

Er is geen deel der Javaansche letterkunde waarin 't Hinduïsme zoovele en zulke onuitwischbare sporen heeft achtergelaten als in de dramatische. Van den lateren Mohammedaanschen invloed is op dit gebied niets te bespeuren, en zulks laat zich gereedelijk verklaren uit de omstandigheid dat alles, wat naar drama zweemt, met den geest van den Islâm in strijd is. Hollandsche invloed daarentegen is merkbaar, vooral in de Bale Galagala. Of de Javaan zekere verwantschap tusschen Indische en Europeesche denkwijzen opmerkt of voelt, met meer of minder bewustheid? Ik zou niet onvoorwaardelijk ja durven zeggen. En toch moet het denkbeeld vanzelf bij iemand opkomen als hij denkt aan eene plaats in de Babad of Kroniek van Padjadjaran 1), waar aan Bra-widjaya, den laatsten heidenschen vorst van Madjapahit, eene voorspelling in den mond gelegd wordt. Toen de grijze koning vernam dat zijne verdraagzaamheid en goedertierenheid jegens de

<sup>1)</sup> Gedrukt te Soerakarta 1871, II, blz. 4.

aanhangers van den Islâm met snooden ondank beloond werd, sprak hij, heet het, deze woorden tot zijn vizier:

«O Gajah-mada! het is niet goed aan lage zielen gunsten te bewijzen. Ik heb mijn onderdanen niet verhinderd, den Islâm te omhelzen, als zij het verkozen; doch indien zij het niet wilden, heb ik geëischt dat men ze met rust liet. Zelfs heb ik Mohammedanen beschermd, hen met landerijen beschonken en vrijgesteld van alle verplichte diensten. En nu zijn ze in staat in open vijandschap tegen mij op te treden! Ik berust in de bestiering van Baṭāra Guru, die meester is over leven en dood, en ik voel mij gerust, als ik maar van mijn kant het gegeven woord niet schend. Laat die Mohammedanen mijn ongeluk bewerken, de hemel zal mijn loon zijn. Al zegevieren die lieden thans in den strijd, voorwaar de tijd zal komen dat zij boeten zullen voor hunne schuld, wanneer wij, heidenen, die nu 't onderspit delven, eenmaal zullen wedergeboren worden als zeevarende handelaren die hier zullen komen en in Jakatra hun zetel vestigen».

Het valt moeielijk te ontkennen dat de maker dezer voorspelling overeenkomst, van welken aard ook, terecht of ten onrechte, moet opgemerkt hebben tusschen de oude heidensche Javanen en de Nederlanders. Die overeenkomst kan hij niet gevonden hebben in 't geloof, want zoo onwetend zijn de Javanen niet.

Doch genoeg hierover; het wordt, na deze misschien te lange uitweiding, tijd om tot ons onderwerp terug te keeren.

Het oorspronkelijk verhaal is bekend uit het 1ste Boek van 't Mahābhārata, en loopt van hoofdstuk 141—150 aldaar. Deze tien hoofdstukken vormen een klein geheel onder den titel van jatugrha-parvan. De Kaurava's die zich door allerlei slinksche middelen van de Pāṇḍava's trachten te ontdoen, beramen een plan om deze te laten verbranden in een gebouw dat opzettelijk uit licht brandbare stoffen getimmerd was. Vandaar de naam jatugrha huis van hars of lak». De zakelijke inhoud is door Cohen Stuart medegedeeld in zijne geschiedenis der Pāṇḍava's (§ 23 der Inleiding); daar-schen zij de lezer, die den grondtekst niet vergelijken kan, verwezen. Alvorens de Lakon te laten volgen, eene enkele opmerking over den titel.

In Obongobongan bale si Galagala, d.i. «brand der zaal Galagala» is bale si Galagala klaarblijkelijk ten gevolge van misverstand ontstaan uit een ouder bale Galagala. Werkelijk wordt dan ook in 't bovenvermelde dichtwerk meermalen van bale Galagala gesproken, hoezeer de schrijver de eigenlijke beteekenis niet kende. Bale Galagala is een letterlijke vertaling van jatugrha, want galagala beteekent in 't Javaansch hars, lak, gelijk jatu in 't Sanskrit. In de Oudjavaansche proza-vertaling van 't Mahābhārata, Boek I, is Skr. jatugrha letterlijk overgezet in umah

galagala. De reden waarom de Javanen galagala voor een eigennaam hebben aangezien, zoodat zij er si (of pun) vóór zijn gaan plaatsen, komt bij 't lezen van de Lakon spoedig aan den dag. Het verhaal is namelijk om zoo te zeggen: met den tijd meêgegaan. De oude brandbare stoffen zijn allengs vervangen door nieuwere; in plaats van hars, gom, terpentijn, enz., waarmede de jatugiha gevuld was, is buskruid getreden; van hars of lak is geen sprake meer. Zoodoende strookte de naam niet meer met de feiten, galagala leverde geen verstaanbaren zin meer op, en werd nu opgevat als een eigennaam van 't gebouw. Gelijk in Europa, en niet het minst in ons eigen land, placht men in Indië aan paleizen, buitenplaatsen, kloosters, tuinen, parken eigennamen te geven; deze Indische gewoonte, die nog heden in zwang is, heerscht ook op Java. Het gebruik van si, pun bij dergelijke namen is bekend; zoo heet de zaal van Çiva in 't Javaansch bale Mërtjukunda of gewoonlijk: bale si M. Op gelijke wijze zeide men b. si (pun) Galagala of b. G., toen men het een maal als eigennaam beschouwde. De vorm Segalagala, dien men in de gewijzigde redactie ontmoet, is eenvoudig verbastering; hij komt in onze Lakon trouwens niet voor, wel pun G.

De titel dus reeds van de Lakon is karakteristiek en geeft een voorsmaak van de veranderingen die 't verhaal in den loop der eeuwen ondergaan heeft.

In de volgende vertaling zijn de Indische namen in hun waren vorm hersteld.

II.

## BRAND DER ZAAL GALAGALA.

Na den dood van Pāṇḍu aanvaardde Duryodhana de heerschappij over Hāstina, en Vyāsa keerde naar zijne kluizenarij op den berg Rĕtahu terug, na zijn kleinzonen, de Pāṇḍava's, aan hun ouderen neef den Koning der Kuru's toevertrouwd te hebben. Daarop kregen de vijf Pāṇḍava's tot woonplaats Gajāhvaya en leefden daar onder de hoede van Vrouwe Kuntī, hunne moeder.

In de derde maand zijner regeering, op een Maandag, vertoonde zich Koning Duryodhana den volke in openbare audiëntie, waar al de Kaurava's en Çakuni de Vizier tegenwoordig waren. De Vorst zeide tot den laatste: «Oom Çakuni, ik heb 't voornemen opgevat het rijk van Hāstina te verdeelen, en de eene helft te schenken aan mijne waarde neven te Gajāhvaya; want ik deins er voor terug, den laatsten wil van een stervende in den wind te slaan.

Çakuni gaf in 't openbaar zijn bijval te kennen, doch in 't geheim zeide hij tot zijnen neef den Koning: «houd het mij ten goede, doorluchtige Neef! wilt gij uwe neven van Gajāhvaya ontbieden, goed; wilt gij 't rijk verdeelen, ook goed; doch ik veroorloof mij de opmerking te maken, dat volgens de oude herkomsten en gebruiken het niet geoorloofd is, een rijk te verdeelen binnen de hoofdplaats. Het mag niet anders geschieden dan buiten de landpalen van Hāstina, en wel in de mark van Kuru-veld».

De Koning hechtte zijne goedkeuring aan de woorden van zijn oom den vizier, en beval hem, last te geven aan Duççāsana, dat deze op 't Kuru-veld eene zaal zou maken en na de voltooiïng bericht indienen, waarna Çakuni naar Gajāhvaya zou gaan om de vijf zonen van Pāṇḍu mitsgaders hunne moeder te ontbieden. De vizier verwijderde zich ijlings.

Tooneel in de binnenvertrekken van 't koninklijk hof. Gandhari ziet met verlangen uit naar de komst van haren zoon Duryodhana, die weldra verschijnt. Hij geeft te kennen dat hij voornemens is 't rijk te verdeelen. Zijn moeder poogt hem daarvan terug te houden en hem te bewegen, ten minste niet meer dan een derde gedeelte aan de vijf neven af te staan, vermits hij zelf zooveel eigen broeders heeft. Doch Duryodhana zegt: «ik deins er voor terug, moeder, den laatsten wil van mijn overleden oom niet op te volgen. Ware hij nog in leven, ik zou er minder een gewetenszaak van maken. Laten mijn neven van Gajāhvaya gelukkig zijn met al hetgeen hun rechtmatig toekomt. Wat ik verder zeggen wilde: Çakuni is van oordeel dat het niet voegzaam is de verdeeling van 't rijk tot stand te brengen binnen de hoofdstad; ze mag niet anders dan buiten de grenzen geschieden. Daarom heb ik orders gegeven aan al uwe zonen, om een tijdelijk verblijf op te richten. Zoodra het af is, moeten zij mij er van verwittigen. Dan zal oom Çakuni op mijn last naar Gajāhvaya gaan om uw vijf neven te melden dat de bouw der zaal voltooid is en dat ik ze uitnoodig tot eene samenkomst". De heerscher der Kuru's gaat weêr heen. Vrouwe Gandhari geeft bevel om eene hoeveelheid van acht ton buskruid te halen en die aan Çakuni over te geven, met een brief aan diens adres. Onverwijld gaan de hofbedienden naar buiten en vervoeren buskruid.

Verhalen wij wat er daarop voorviel, terwijl de Kaurava's, in grooten getale, alle vergaderd waren op de plaats van openbare audiëntie. Prins Çakuni gelastte Duççāsana van hooger hand, eene zaal te bouwen op 't Kuru-veld, bestemd voor de aanstaande verdeeling des rijks. «De Vorst van Hāstina", sprak hij, «wil de helft van 't gebied aan zijne neven van Gajāhvaya overleveren. Daarom laat hij een tijdelijk gebouw maken; daar

zal de schenking en aanvaarding door beide partijen plaats hebben". De Kaurava's hoorden deze woorden met stomme verbazing. Weldra kwamen ook de hofbedienden, die 't buskruid vervoerden, naar buiten. Zij stelden het, ter hoeveelheid van acht ton, ter beschikking van den vizier en overhandigden hem tevens eenen brief, dien hij ter hand nam en las. Daarin werd hem voorgeschreven dat hij bij het timmeren van de zaal Galagala zich bedienen moest van ongekloofde bamboes: ribben, dwars- en nokbalken, stijlen, dakgording, alles moest daaruit bestaan; men moest de-holle bamboes van binnen met die heele hoeveelheid buskruid vullen en aan de vier hoeken lonten aanleggen; na afloop van de rijksverdeeling had de vizier te zorgen dat de Pāṇḍava's door drank bedwelmd werden, terwijl al de Kaurava's hun neven van Gajāhvaya moesten toedrinken; zoodra de Pāndava's in hooge mate beschonken zouden zijn, had men eerst de lonten aan den zuid-westkant aan te steken, den Koning naar buiten mede te voeren, en onmiddellijk daarop aan den noord- en oostkant te doen ontbranden. Toen de brief uitgelezen was, waren de Kaurava's uitgelaten. Het sein klonk om op te rukken, en al de Kaurava's met Çakuni gingen naar Gajāhvaya.

Het volgende tooneel is te Gajāhvaya; op: Kuntī, Yudhisthira, Bhīma, Arjuna, Nakula en Sahadeva. Çakuni komt en wordt toegelaten. In tegenwoordigheid van Kuntī verschenen, zegt hij: «Uw neef de Koning heeft mij gelast U, alsmede uwe zonen, uit te noodigen hem te bezoeken.» Vrouwe Kuntī hoort het bericht en beijvert zich te bevelen dat hare zonen aanstalten tot de reis maken. Vervolgens nemen ze den tocht aan, met Bhīma achteraan, en gaan huns weegs.

De heerscher van Hāstina treedt op. Duççāsana komt en geeft kennis dat het tijdelijk verblijf gereed is, waarover Duryodhana zich verheugt. Het duurt niet lang of zijne moei komt met al zijn neven; hij noodigt ze uit, plaats te nemen. Na hen verwelkomd te hebben, richt de vorst der Kuru's 't woord tot Vrouwe Kuntī en zegt: «ik heb besloten, den laatsten wil van wijlen den Koning mijn oom, waarbij hij bepaalde dat het rijksgebied van Hāstina voor de eene helft aan mij, voor de andere aan mijn neven zou behooren, ten uitvoer te leggen. Tot die verdeeling wil ik thans overgaan; niet hier ter stede evenwel zal ik die overgave doen volgen, maar in een feestgebouw op 't Kuru-veld.»

Daarop werd het teeken van vertrek gegeven. Voor de neven werd een afzonderlijke wagen beschikbaar gesteld, doch Yudhisthira zat in hetzelfde rijtuig met Duryodhana, en Bhīma verkoos te voet te gaan; Vrouwe

Kuntī reisde in eene draagkoets. Een lange trein van troepen vergezelde hen. Na eenigen tijd had men 't gebouw op 't Kuru-veld bereikt. De heerscher der Kuru's nam plaats in de feesthal, aan 't oostelijk uiteinde, en liet Yudhisthira alsook zijne moei en de vier overige Pāṇḍava's dicht bij hem zitten. Al de Kaurava's werden geroepen om ter feesthal op te komen. De zaal was juist berekend om die menigte te bevatten, als ware ze te dien einde afgepast. Daarop ging men aan den maaltijd, aan 't drinken en klinken zonder einde. Terwijl de Kaurava's zich aan luidruchtige vroolijkheid overgaven, voelde Bhīma eene brandende hoofdpijn, zoodat hij verlof verzocht en kreeg om zich te verwijderen, mits hij niet te lang uitbleef. Buiten 't gebouw gekomen, zag hij in noordoostelijke richting eenen grooten Waringin-boom. Derwaarts richtte hij zijne schreden. Als hij tegen den boomstam leunde, blies een frissche wind hem om 't hoofd, en hij viel in diepen slaap. We zullen hem daar laten, en verhalen dat de godenwereld in rep en roer kwam door ongewone verschijnselen in de natuur. De god Nārada daalde neder en begaf zich naar de plaats waar Bhīma rustte. Hij poogde den slapende wakker te schudden, en gaf hem klappen met de hand, doch Bhīma ontwaakte niet. Nārada trok zijn dagge en prikte hem in de voeten en beenen: het was voor Bhīma alsof eene geliefde hem met de nagels prikte; hij sliep er te vaster om. Aanstonds nam Nārada een steen zoo groot als een rijstpot en liet dien zwaar op de enkels des slapenden neêrvallen: de steen vloog tot gruis. Voor Bhīma was het alsof hij gepidjet werd; hij sliep er te rustiger om door. Daar kreeg Nārada eenen inval. Hij nam rotting, welks uiteinde hij tot rafels klopte en toen tusschen de teenharen stak. Daarop trok hij er aan. Bhīma schrikte wakker en stond overeind met oogen gloeiend rood; het leek alsof de hemel rondom bliksems schoot en de aarde waggelde. Hij keek rechts, hij keek links, doch hij zag niets dan den god Nārada die schreeuwende naar hem toe kwam en riep: «Ik ben het die u gewekt heb, en wel omdat ik door Çiva belast ben geworden met de taak u eene waarschuwing over te brengen. Gelukkig dat ik u alleen tref. Zooeven ben ik naar de feesthal geweest, doch gij waart er niet; nu vind ik u hier. Wees niet gerust er op dat gij de helft van het rijk ontvangen zult. Wat uwen neef, den koning, aangaat, hij meent het oprecht, neemt genoegen met de helft van 't gebied en koestert geen onwil meer. Maar er is een duivel aan 't werk: dat is uwe tante, Gandhari. Zij is de aanstookster van 't booze opzet; zij liet het buskruid dat aan Çakuni ter beschikking gesteld is, naar buiten brengen, zonder dat uw neef, Duryodhana, er iets van wist. Dat buskruid was bestemd om er de bamboes mede te vullen. Daarom is 't gebouw waarin gij ontvangen zijt, geheel van ongekloofde bamboe. Alle ribben, leggers, nokbalken, gordingen, en bintbalken; en rustlegers,

onderlagen, dwarshouten en bodem: dat alles is met kruid gevuld. Aan de vier hoeken zijn de lonten gereed. Om 't doel te bereiken moet gij met uwe broeders bedwelmd worden en al de honderd Kaurava's u en uw broeders dronken toebrengen. Wanneer gij en uw broeders eenmaal half bewusteloos geworden zijt door den roes, zal men de lonten aan den zuid- en westhoek aansteken en brand roepen. Dan zal geen der Kaurava's u hulp bieden; alleen Duryodhana zullen zij aan het gevaar ontrukken. Is hij eenmaal buiten 't gebouw, dan worden de lonten aan den noord- en oostkant aangestoken, en zie, daar is u de pas naar buiten afgesneden.»

Ontzet en met sprakelooze ontroering vernam Prins Bhīma de woorden van den god Nārada. Hij brulde gelijk een tijger die zijne prooi meester geworden is. Na eene poos sprak hij tot Nārada: «Is wat gij daar gezegd hebt wezenlijk waar, bestevaar Nārada? of wilt ge soms den strijdlust van den wilden stier aanvuren?» Nārada sprak: «de goden zijn geen vrienden van logentaal. Zoo zij leugens in de wereld brachten, zouden de menschen in 't geheel niets meer doen dan liegen. De goden zijn in 't gemeen oprecht; van de meeste menschen geldt het tegendeel.» Bhīma hernam: «wat wilt gij dat er gedaan worde, bestevaar?» Nārada zeide: «Keer onverwijld terug naar de feestzaal; uw broeders, uwe moeder, en de Kaurava's wachten op u. Al moesten de laatsten er een ganschen dag vertoeven, ze zullen geen begin maken met het in brandsteken, zoo lang gij er niet zijt. Als na uwe terugkomst aldaar uw neef de Koning u een feestdronk toebrengt, neem het van hem aan; niet van Duccasana. Want deedt gij dit, dan zouden al zijne broeders in naijver ook eens met u willen drinken. Zoodra de brand uitbreekt, moet gij niet vluchten, maar uw broeders en uwe moeder bijéénhouden en zorgen dat zij niet van u afraken. Wanneer gij, buitengekomen, geen uitweg ziet, zal daar 't middel tot uwe redding toch reeds bereid wezen: een witte garangan zal er vóór uwe voeten op en neer loopen; volg dien zonder aarzelen waar hij ook ga. Genoeg, ik heb niets meer te zeggen. Vaarwel! wees gewaarschuwd!» Nārada steeg op, Bhīma keerde naar de feesthal terug.

Spreken we van den gebieder van Kuru-land, met zijn neven Yudhisthira, Arjuna, Nakula, Sahadeva, en Vrouwe Kuntī. Terwijl Duryodhana op Bhīma zat te wachten, vroeg hij een schaakbord. Hij ging Yudhisthira den loop van 't spel leeren. «Dat is 't abc voor een koning, waarde neef! te weten hoe men met het voetvolk, met de paarden en olifanten, met de éclaireurs 1) moet ageeren».

<sup>1)</sup> De eigenlijke beteekenis van 't woord tir, ëtir, dat als term van 't schaakspel de torens aanduidt, is mij niet bekend. Volgens Gericke verstaat men er voorposten onder.

Na eene les van twee partijen, kende Yudhisthira 't spel al. «Kom aan, neefje, laten we nu aan den slag gaan. Mijn inzet is de helft van 't rijk van Hāstina; wat zet gij op 't spel?» Prins Yudhisthira zeide: «ik waag er mijn leven en vrijheid aan.» Onmiddellijk vatte Vrouw Kuntī 't woord op om haren zoon te waarschuwen. «Ei, ei; gij spreekt wel boud; ge kent het immers niet eens. Gij mocht het eens verliezen, en moest dus maar zonder inzet spelen, daar ge te voren weet dat ge niets bezit.» De Koning der Kuru's gaf zijne moei Kuntī ten antwoord: «Waarom, Tante lief, maakt gij u over zoo iets onnoodig ongerust? denkt gij dat ik voornemens was de zaak ernstig te nemen?» Daarop voerde Kuntī hem weder tegemoet: «Dat mag niet, mijn doorluchtige neef! het spreekwoord zegt: «wat Wijzen en Koningen eens gezegd hebben, is onherroepelijk.» Duryodhana hernam: «ja, Tante, bijaldien ze tegen vreemden spreken.»

Daarop begonnen ze een partij te spelen. Duryodhana verloor het. Een tweede partij; hij verloor het weêr. In 't derde spel was zijn koning op 't punt van mat gezet te worden, toen door de handigheid van Çakuni 't schaakbord gekeerd werd 1). Kuntī merkte het, en berispte Çakuni met de woorden: «Waarom doet gij dat daar zoo, Çakuni? vanwaar zoo'n valsche, duivelachtige gezindheid? Zeg niets! op uw gezicht is de slechtheid van uw hart te lezen.» Çakuni droop af, en ging terug naar zijne plaats, naast Prins Duccāsana.

Niet lang daarna kwam Bhīma, en zette zich ter linkerhand van zijn ouderen broeder Yudhisthira. De heerscher van Kuru-land was zeer blij dat zijn neef, naar wien hij reeds lang met verlangen had uitgezien, terug was, en wisselde feestdronken met zijnen neef Yudhisthira, met Bhīma, Prins Arjuna, Nakula en Sahadeva, terwijl Çakuni bediende en 't schenkbord ophield. Reeds drie keeren had Duryodhana zijn neven toegedronken, toen Prins Duççāsana aanstonds zijn voorbeeld volgde. Eerst wisselde hij een dronk met Yudhisthira <sup>2</sup>); toen hij straks daarop met Bhīma wilde klinken, zeide deze: «neen, ik ben al dronken.» Duççāsana ging door, om met Arjuna, Nakula en Sahadeva eens te drinken, en keerde vervolgens naar zijn zitplaats terug. Achtereenvolgens kwamen nu Durmukha en de

<sup>1)</sup> Deze handgreep is zeer zonderling, en het heeft al den schijn alsof de zaak valsch voorgesteld is ten gevolge eener verkeerde opvatting van 't Nederlandsch: "een spel doen keeren."

<sup>3)</sup> In den Jav. tekst is een onnauwkeurigheid ten aanzien van de verhaalde feiten ingeslopen. Want Bhīma heet daar den feestdronk van Duççāsana aangenomen te hebben, terwijl Durmukha de eerste is van wien bij weigert. Dat is klaarblijkelijk eene vergissing, ontstaan door de gelijkenis der namen. Ik heb in de vertaling de niet twijfelachtige fout hersteld, verder de volgende onnoodige herhalingen vermeden en de namen der opgesomde Kaurava's achterwege gelaten.

overige Kaurava's, en ledigden bekers met al de Pāṇḍava's, uitgezonderd Bhīma, die telkens weigerde. Zoodoende werden de Pāṇḍava's oververzadigd: Arjuna was half bewusteloos; Nakula en Sahadeva hadden alle bezinning verloren. Alleen Bhīma wees alles volstandig af.

Aan den vorschenden blik van Çakuni ontging het niet, dat de Pāndava's door den roes bevangen waren. Toen hij begreep dat zij niet in staat zouden wezen te vluchten, fluisterde hij Ducçasana eenige woorden in 't oor. Duccāsana gaat westwaarts, Çakuni oostwaarts. Duccāsana fluistert den persoon die op de lonten past iets in 't oor. Nauwelijks is 't wachtwoord gegeven, of de lont aan den zuid-westhoek wordt aangestoken. Men hoort een vervaarlijken knal, en alle roepen brand. De Kaurava's loopen al te gader in alarm naar den oostkant en ontrukken hunnen Vorst aan 't gevaar. Nadat deze buiten de zaal Galagala gekomen is, wordt de lont aan den noord-oosthoek aangestoken. De Pandava's blijven alleen achter, zonder dat men ze poogt te redden. De vlam stijgt vervaarlijk omhoog aan den westkant. Met onbeneveld bewustzijn houdt Bhīma zijn broeders en zijne moeder bijeen. Hij kijkt rechts, hij kijkt links; er is niets te zien. Het scheelt weinig of het lichterlaaie vuur bereikt hem, zoowel van den west- als van den oostkant. Bhīma voelt 't hachelijke van zijnen toestand, want de vlam is op 't punt zich van hem meester te maken. Daar vertoont zich aan zijn blik een witte garangan die voor zijn voeten heen en weer trippelt. Men volgt hem; de aarde splijt; de garangan verzinkt in den afgrond, en Bhīma met de zijnen insgelijks. Onmiddellijk stortte de vuurzee neder, hoog steeg de laaie gloed, gelijk aan een vlammenden berg, als ware het eene zuil die haar kruin tot aan den hemel verhief, en het knetterde en knalde, als werden honderdduizend geweren afgeschoten. Maar de Pāṇḍava's, zij waren gered; alleen hun vijf embans kwamen in de vlammen om. De brand brak uit te twaalf ure 's middags, en het duurde tot 4 uur, eer dat de zaal van binnen en buiten geheel verbrand was. En toen was 't vuur nog niet uit; het flikkerde telkens nog weder op, en bleef smeulen, totdat het zachtkens aan ging uitdooven. De bijgebouwen waren nog gespaard gebleven.

Toen de brand uitgedoofd was, lag de asch berghoog. De heerscher der Kuru's, die aan 't gevaar ontsnapt was, gevolgd van de menigte Kaurava's, vraagde naar zijne neven, de vijf Pāṇḍava's. Çakuni en Duççāsana zeiden, dat geen der Kaurava's ze had zien vluchten, en dat niemand in der haast er aan gedacht had, ze te redden. Ongerustheid maakte zich van Duryodhana meester bij de gedachte dat zijne neven in 't vuur konden omgekomen zijn, en hij vraagde aan zijn oom: «hoe is die brand ontstaan?» Çakuni gaf eerbiedig te kennen dat hij het niet wist. Ook Prins Duççāsana en de

andere Kaurava's wisten geen van alle de oorzaak van den brand. Çakuni zeide eerbiedig: «ik denk dat de brand aan een ongelukkig toeval te wijten is.» De Koning blikte strak vóór zich en gromde. Daarop richtte hij tot zijn oom 't bevel, om te zien of men zijne neven vinden kon. - De asch, die hoog opgestapeld lag, werd opgeruimd. Men vond vijf lijken bijéén, waaronder dat van Bhīma's ĕmban zich onderscheidde door reusachtigen lichaamsbouw. Op 't bericht er van spoedt de Koning zich ter plaatse. Bij 'taanschouwen der vijf lijken, waaronder 't reusachtige lichaam van Bhīma's emban, waande hij dat zijne neven in 't vuur omgekomen waren; schreiend als eene vrouw, omhelsde hij de lijken en barstte in weeklachten uit, tot stikkens toe. Nadat de Vorst een geruime poos weenende om zijne neven gejammerd had, trachtte Cakuni op deelnemenden toon zijnen neef te sussen, en smeekte hem dat hij mocht ophouden te weenen. «Het is noodeloos hen te beweenen; immers hebben wij thans de zekerheid dat zij eene zalige plaatse bereikt hebben. Daarenboven doet het afbreuk aan 't aanzien van een vorst, mijn zoon, als hij tranen stort en gevoelig is gelijk eene vrouw.» Duryodhana kwam tot bedaren, zette zich neder, en wischte, steeds nog snikkende, zijne tranen af. Vervolgens beval hij, dat men te midden van 't Kuruveld een grafgewelf boven de lijken zou oprichten. Toen nam hij de terugreis aan, onder 't gejuich der Kaurava's. Om negen uur 's avonds waren ze weder binnen de hoofdstad Hāstina.

Laten we hen daar, en spreken we van den goddelijken Anantabhoga, die in de onderwereld heerscht. Anantabhoga zit op zijnen zetel, terwijl zijn dochter, de Prinses Nagagini, hare droesheid voor hem uitstort en niets doet dan jammeren om den man die haar in een droomgezicht verschenen was. Door haar vader naar de reden gevraagd, vertelt Nagagini, dat zij in den droom eene ontmoeting gehad heeft met op één na den oudsten der Pāṇdava's, Prins Bhīma met name. Zij verzoekt haren vader, dien op te sporen. Aanstonds gaat Anantabhoga op weg en treedt de poort uit. We zullen hem voor eene wijl daar laten en verhalen van de vijf Pandava's, onder geleide van den witten garangan. Toen zij de buitenste poort der onderwereld bereikt hadden, verdween de witte garangan, zonder dat men wist waarheen verder. Vrouwe Kuntī beklaagde zich over de bestiering van den god Nārada, en riep uit: «slechts ten halve heeft de witte garangan ons geholpen, want in wat voor land, waarvan wij nooit den naam gehoord hebben, heeft hij ons hier gevoerd!» Een oogenblik later ging de poort open, waar Anantabhoga uit te voorschijn trad. Bij 't zien van vijf mannen, vergezeld van eene vrouw, richtte hij tot hen de vraag, wat voor lieden zij waren. Vrouwe Kuntī antwoordde: «Wij zijn vluchte-

lingen uit Gajahvaya, die onlangs door onzen neef, den Vorst van Hastina, snood behandeld zijn: hij heeft gepoogd ons in de zaal Galagala te verbranden. Wij zijn hier gekomen op 't voetspoor van een witten garangan. Nauwelijks hadden we deze plaats bereikt, of de witte garangan verdween; daarom staan wij hier stil. Wie zijt gij? en hoe is uw geëerde naam?» Anantabhoga antwoordde: «Ik woon hier. Ik ben de beheerscher van dit gebied en heet Bhatāra Anantabhoga. Doch, mag ik vragen in welke betrekking die mannen die daar achter u zich bevinden, tot u staan?" Kuntī gaf ten antwoord: «Dat zijn mijne vijf kinderen.» Anantabhoga vroeg naar hun namen, waarop Kuntī zeide: «die daar is mijn oudste zoon, Yudhisthira; dan volgt Bhīma; de middelste heet Arjuna; de jongsten Nakula en Sahadeva.» Anantabhoga sprak op minzamen toon: «Indien gij het goed vindt, moesten wij ieder een onzer kinderen aan elkander uithuwelijken. Ik heb , eene dochter, aan wie ik den naam van Nagagini gegeven heb. Zij heeft behagen in uwen zoon Bhīma.» Vrouwe Kuntí stemde daarin toe, doch Bhīma weigerde. Yudhisthira drong er bij hem op aan en gaf hem vergunning om hem, den ouderen broeder, in 't huwelijk voor te gaan. «Men mag al heel tevreden wezen, zeide hij, dat er iemand is die u met een blik verwaardigt en daarenboven uwe bloedverwanten alle beschermt.» Alstoen verklaarde Bhīma zich bereid: «ik wil het doen omdat gij het mij beveelt, want uit eigen verkiezing zou ik het niet doen.» Nadat het aldus besloten was, werden zij medegenomen om 't paleis binnen te gaan en in een der gebouwen gehuisvest. Vervolgens werd Nagagini met Bhīma in den echt verbonden.

De manier waarop Bhīma zijne jonge vrouw liefkoosde, was zeer eigenaardig en zonderling. Hij pakte Nagagini aan, slingerde ze heen en weêr, wierp ze in de hoogte, ving haar weder op en slingerde ze dan opnieuw heen en weêr. De staatsiejuffers liepen weg, om Anantabhoga te verwittigen van hetgeen daar gebeurde. Deze ontstelde, en ging binnen om zijn rzoon te bezoeken. Hij vond Bhīma en gemalin bij elkander zittende, en vraagde terstond bij 't binnenkomen zijnen schoonzoon: «Wat heeft uwe gade misdreven, dat ge haar zoo heen en weêr slingert? » waarop Bhīma hem ten antwoord gaf: «Ik weet niet, dat ik uwe dochter mishandel; als gij mij niet gelooft, vraag het haar zelve.» Anantabhoga wendde zich tot Nagagini met de woorden: «Men heest mij verteld, dat gij zooeven gesolterd werdt en uw echtgenoot u heen en weêr slingerde.» Nagagini zeide: «ik heb niet gemerkt, dat ik daardoor gefolterd werd; voor mijn gevoel was het, alsof ik in eene wieg geschommeld en met een waaier afgekoeld werd. » Anantabhoga lachte en liet de zaak weêr aan zijn kinderen over. «Nu, gij moet onder u beiden weten wat gij doet, » sprak hij, en verliet het vertrek.

Na eene wijle met Bhīma gehuwd te zijn, werd Hare Hoogheid Nagagini zwanger. Haar man verzocht van Anantabhoga verlof om heen te gaan: «ik kan hier niet aarden; laat mij naar de menschenwereld terugkeeren, met al mijne broeders.» Anantabhoga voerde hem tegemoet: «Wel is waar had ik liever gehad dat gij hier hadt kunnen aarden, doch nu zulks niet het geval is, wil ik u niet tegenhouden. Maar neem uwe gade meê; ik kan haar niet bij mij houden, want ze zou misschien gaan treuren. > Bhīma hernam: «Uwe dochter zal ik niet medenemen, daar ze thans zwanger is. Ik zal dus maar een opdracht aan u achterlaten: zoo uw kleinkind een jongen mocht wezen, noem hem Antaredja 1); is het een meisje, geef het dan welken naam gij goedvindt.» - Toen wees Anantabhoga den weg aan, dien ze nemen moesten om naar boven te stijgen; hij noemde hun den put Jalatunda; was men eenmaal daar, dan zou 't opstijgen gemakkelijk gaan. Weldra hadden zij de menschenwereld bereikt, en vreugde vervulde hun 1 't hart toen zij weder de zon en maan aanschouwden. - Zij voelden zich hongerig. Bhīma en Arjuna werden uitgezonden om voedsel te bedelen. De twee prinsen begaven zich op weg en scheidden van elkander om, ieder zijns weegs gaande, 't noodige te zoeken.

Verhalen we van zekere jonggetrouwde vrouw, die reeds eene halve maand gehuwd was zonder dat zij met haren man echtelijke gemeenschap had willen hebben. Eens ging zij naar de bron water putten, met haar bamboekoker bij zich, doch al den tijd dat ze aan de bron was, deed zij niets dan zich in 't water spiegelen. Arjuna, dien zijn weg ook daarheen voerde, naderde van achteren de jonggehuwde vrouw, terwijl zij zich in 't water spiegelde. Hij tikte haar met den vinger in den nek met de woorden: «waar zijt gij thuis? het is wel moedig van u, zoo alleen te gaan water putten.» De jonge vrouw gaf een gil en ging op den loop.

Spreken we van Sagotra, den jongen man. Met weemoed dacht hij aan zijne egade. Na een poos zag hij die hard aangeloopen. Zoodra zij bij Sagotra was, viel zij hem om den hals en riep jammerende dat zij voldoening eischte. «Terwijl ik aan 't putten was tikte een manspersoon mij in den nek; dood hem, manlief, als ge me liefhebt.» Sagotra zeide: «Goed, ik wil hem dooden, maar ge moet eerst rijst koken, en die volwassen kip van u slachten, roosteren, en er lekker toebereide groente bijdoen; van de kip moet ge pëtjël maken. Ik zal den man eerst verzoeken met mij te eten, en

<sup>1)</sup> Het door Cohen Stuart gebruikte HS. moet Antasena gehad hebben; zie Gesch. d. P. bl. XXIV.

nadat hij zich volop te goed gedaan heeft, wil ik hem dooden. Zoodoende kan men mij niet van wreedheid beschuldigen.» De vrouw gehoorzaamde en ging heen om 't maal te bereiden. Sagotra begaf zich tot Arjuna en vroeg hem minzaam: «Vanwaar zijt gij, kameraad? en hoe heet ge?» Arjuna zeide: «Van Gajāhvaya ben ik, en mijn naam is Arjuna, indien ge me zoo noemen wilt, kameraad.» Sagotra hernam: «waar woudt ge heen?» Arjuna antwoordde: «Ik wilde gaan bedelen, om een handvol rijst. Zooeven was hier iemand om water te putten; ik wilde haar vragen waar zij thuis was, doch vóórdat zij zich den tijd gaf te antwoorden, zette zij het al gillende op een loopen. Hoe zal dat nu gaan? Zoo zij het haren man vertelt, en zwart wit wil noemen, zal het haar zeker gelukken. Toch had ik niets verkeerds in den zin, en deed de vraag in alle onschuld.» - Sagotra zeide: «Inderdaad, die vrouw waarvan ge spreekt, is mijne echtgenoot. Ik ben reeds een halve maand met haar getrouwd, doch zij wil niets van mijn echtelijke liefkoozingen weten. Zoo straks evenwel kwam zij mij om den hals vallen, en klaagde dat zij voldoening eischte: zij wilde dat ik u dooden zou, doch wel verre van daaraan te denken, voel ik mij jegens u verplicht, kameraad. Want ik had alle middelen uitgeput, zonder dat het mij ooit gelukt is haar te genaken!» - Weldra verscheen de vrouw met de gerechten bij zich: rijst in een mandje, pëtjël van kip, en toespijzen; zij sprak: «Sagotra, hoe is het, dat gij hem niet gedood hebt?» Sagotra antwoordde: «wacht maar, zoo straks wil ik hem dooden. Eerst zal ik hem uitnoodigen om met mij te eten. Ga gij intusschen maar heen; misschien kunt gij er niet tegen, bloed te zien.» De vrouw verwijderde zich. - Toen gaf Sagotra aan Arjuna de verzekering van zijne aanhankelijkheid, met de woorden: «Eenmaal, wanneer de oorlog der Bharata's zal uitbarsten, geëerde vriend, zij het mij vergund u als slachtoffer te dienen; en mocht ik vóór dien tijd sterven, dan zal ik, zoo ik een zoon heb, het aan hem opdragen mij te vervangen.» Daarna scheidden de twee.

In 't volgende tooneel treedt op de kluizenaar Ijrapa. Hij had een zoon, Eravan. Juist is hij bezig dien zoon met specerijen te kruiden, om hem daarna als verplichte schatting in menschenvleesch te leveren aan den vorst der Reuzen, Koning Baka. Bhīma treedt op, en vraagt: «wat is dat voor een jongen, die daar met specerijen gekruid wordt?» De kluizenaar Ijrapa sprak: «hij moet strekken als een verplichte levering aan mijnen vorst. Vruchteloos heb ik naar een ander gezocht, en dientengevolge zal ik hem mijn eigen kind aanbieden. Toen ik mij zelven als offer aanbood, wilde hij mij niet hebben omdat ik te oud was.» Bhīma zeide: «Welaan, ik wil in zijne plaats tot offer strekken, doch ik verzoek u vriendelijk om een beetje

rijst met wat toespijs.» -- «Is het u oprecht gemeend?» vraagde Ijrapa. Bhīma antwoordde: «ik meen het in ernst.» Alsdan werd hij gekruid en vervolgens door Ijrapa, den kluizenaar, als verschuldigde schatting in tegenwoordigheid van Koning Baka gebracht. Deze verheugde zich zeer, te zien dat zoo'n zwaargebouwde en groote kerel voor zijn maal bestemd was. Hij begon zijn prooi te houwen, zonder hem te kunnen deren; hij schuurde hem tegen den grond en trachtte hem 't vel af te stroopen, doch zonder gevolg. Daarop sloeg Bhīma met een vuistslag den Reus 't hoofd te pletter, zoodat deze dood nederviel. - Bhīma keerde naar de woning des kluizenaars terug, die hem diende met geroosterde kip, gekookte rijst in kegelvorm, en lekkernijen. De jonge Erawan gaf de verzekering zijner aanhankelijkheid, zeggende: «Bedien u van mij als slachtoffer, wanneer eenmaal de oorlog der Bharata's gekomen is.» Bhīma stond hem getuige bij deze gelofte en keerde straks terug naar de plaats, waar Vrouwe Kuntī zich bevond. Tegelijk met hem kwam Arjuna terug, beide met hetgeen ·ze opgedaan hadden. Kuntī vraagde: «hoe zijt gij geslaagd, Bhīma?» Hij sprak; «wat ik meêgebracht heb, is verworven tegen den prijs van een beetje bloed. Ik heb namelijk verhinderd dat er iemand door een Reus verslonden werd, - en den Reus van kant gemaakt. De geredde heet Eravan; in den toekomstigen oorlog der Bharata's mogen wij hem als offer gebruiken.» - Kuntī wendde zich tot Arjuna: «hoe zijt gij geslaagd?» De prins gaf ten antwoord: «Door een jong echtgenoot met zijne vrouw 't huwelijksgeluk deelachtig te doen worden. Hij heet Sagotra; in den oorlog der Bharata's, die komen zal, zullen wij hem als slachtoffer mogen bezigen.» Vrouwe Kuntī sprak: «Wat uw oudere broeder medegebracht heeft, dat mogen we nuttigen.» Zij gebruikten dan 't maal, terwijl de rijst van Arjuna door diens volgelingen, Sĕmar, Petruk en Nala-gareng, verorberd werd.

Na gegeten te hebben, kregen zij dorst en zochten water. Ze vonden een vijver met schoon, helder water. Kuntī dronk met gretigheid, evenals de vijf Pāṇḍava's, met gevolg dat zij alle er aan stierven. Sĕmar werd razend en ging 't water roeren, en verontreinigde het. In eens rees uit den vijver de gestalte van den god Brahma op. Sĕmar pakte hem beet, nam hem bij 't hoofd, wierp hem plat op den grond, en bracht hem zóó in 't nauw, dat de god beterschap beloofde. Nu legde hem Sĕmar als vergoeding op, dat hij de gestorvenen in 't leven zou terugroepen, hetgeen de god beloofde en volbracht. Voorts gaf Brahma hun de noodige aanwijzingen omtrent hetgeen zij verder te doen hadden. «Keert niet terug naar Gajāhvaya, maar begeeft u naar Virāṭa. Laat Bhīma naar 't huis eens slachters gaan, en bij Wĕlakas, den slachter, dienen, onder den naam van slachter Abilava.

En laat Yudhiṣṭhira in dienst treden bij den Koning der Matsya's; Nakula en Sahadeva bij Prins Çveta. Doch Arjuna moet niet gaan dienen; hij leide een zwervend leven onder den naam van Bṛhannala, en ontvangt van mij 't wapen Brahmāstra, hetwelk hem eenmaal te stade zal komen.» Hierna verliet hen Brahma, in de lucht opstijgende.

't Verhaal springt over tot de hoofdstad Virāṭa, waar de Koning des lands op zijn troon gezeten is, met zijne zonen, de Prinsen Çveta, Uttara en Çangkha, bij zich. Nadat zij zich een tijd lang met elkaar onderhouden hebben, komt Prins Yudhiṣṭhira benevens Nakula en Sahadeva. Door den Koning der Matsya's ondervraagd, verklaren zij vluchtelingen te zijn uit Gajāhvaya. Na vermelding van al wat er vroeger gebeurd was, krijgt Yudhiṣṭhira 't ambt van marktmeester en 't verblijf aan die waardigheid verbonden, met den titel van Prins Tanda Wija Kangka. Nakula en Sahadeva treden in dienst bij Prins Çveta als hoofdpikeurs. — Bhīma, anders gezegd: slachter Abilava, ging 't gebergte Rětahu op om zijne moeder Kuntī bij den Wijze Vyāsa terug te geleiden. Vervolgens keerde hij terug naar Virāṭa, en begaf zich naar de slagerij, waar Wělakas «de slachter» woonde.

Einde van het tooneelstuk.

## III.

Bij vergelijking van de Lakon met het verhaal in 't Mahābhārata, ontwaart men al rasch, welk een groot onderscheid er tusschen beide bestaat, èn in geest èn in uiterlijkheden. Voor een deel laat zich dat verschil verklaren als een gevolg van den afstand tusschen epischen en dramatischen stijl. In tooneelstukken moet het aanschouwelijke element van zelf sterker op den voorgrond treden, en hoezeer 't drama niet louter uit eene reeks van tafereelen bestaat, en iets anders dan eene phantasmagorie is, zoo is toch de opeenvolging van tooneelen een onmisbaar hulpmiddel. Naarmate de ontwikkeling en ontknooping der handeling gebrekkig is, zal 't stuk des te meer op eene reeks van afwisselende zoogenaamde levende groepen gelijken. Is de dichter iemand die wel smaak heeft voor 't aanschouwelijke, zonder dat hij het verstaat gemoedsaandoeningen op te wekken, dan kan zijn gewrocht verdienste hebben ten opzichte van de groepeering der personen, zonder daarom nog aan de hoogere eischen van 't tooneel te voldoen. Gevoel voor 't zuiver aanschouwelijk gedeelte des drama's kan men, geloof

ik, den Javanen niet ontzeggen; zelfs in de lakonieke Lakon is het tooneel waar Bhīma zijn moeder en broeders bijéén houdt, terwijl hij, de anders zoo onversaagde, met klimmenden angst 't gulzig voortvretende vuur ziet naderen, het penseel van een groot schilder overwaardig. Van ontwikkeling en ontknooping is daarentegen in de Lakon niets te ontdekken. In 't gedicht Bale Galagala nemen de soms zeer aanschouwelijk en levendig geteekende tafereelen eene overmatig ruime plaats in. De beschrijving der feestvierende Kaurava's, de geveinsde klachten van Dhrtarashtra over de liederlijkheid zijner zonen, en andere van gelijken aard, zijn niet van luim ontbloot, en er zijn tafereelen in, die onwillekeurig aan de schilderijen van Teniers en Jan Steen, of de boerenkermis van Rotgans herinneren. Tot in de kleinste bijzonderheden wordt elders in 't gedicht beschreven, hoe de amfioendoos van den ouden gluiperigen vizier Çakuni, een aartsliefhebber van opiumrooken, er uitziet; hoe de zwavelstokjes door de bevallige handen van een paar dienaressen aangestoken worden; hoe de vlam knettert, en de oude schelm met wellust aan de pijp lurkt, zoetjes aan duizelig wordt, op zijn paard moet gesteund worden, en zoo voorts. Dat alles is met onmiskenbaar talent haarfijn geschilderd; maar hartstocht en gevoel moet men er niet in zoeken. In een Oudjavaansch gedicht, den Arjuna-Vivāha, wordt gezegd dat tooneelvertooningen den toeschouwer tot weenens toe roeren; de hedendaagsche stukken, zooverre wij ze kennen, hebben dien trek verloren. In scherpe tegenstelling tot den Javaanschen smaak, althans in zijn hedendaagsche uiting, staat de oude Indische. Het doel van den epischen dichter is, in de allereerste plaats: op 't gemoed des hoorders te werken. Uitdrukking en klank tracht hij samen te doen werken om de snaren van 't menschelijk hart te doen trillen, en zelfs daar waar hij beschrijvend te werk gaat, wordt de beschrijving dienstbaar gemaakt aan de verklaring van de gemoedsstemming der handelende personen. De karakters beschrijft de Indiër evenmin als de uiterlijke gestalte; hij kenschetst ze, d. i. hij laat de meest kenmerkende eigenschappen in 't volle licht komen, en verzwijgt de andere. Kortom, hij wedijvert nooit met den beeldhouwer of schilder, wel eens, tot op zekere hoogte, met den toonkunstenaar.

ì

Niet alleen in geest en wijze van behandeling der stof, maar ook in allerlei bijkomende opsieringen wijkt de Lakon, alsook 't gedicht, aanmerkelijk van de oude sage af. Ik zal enkele punten van verschil vermelden, en vooral dezulke waarvan de oorzaak eenigermate is na te gaan.

Eene afwijking die zich uit het verschil van tijd en gewoonten laat verklaren, is de vervanging van hars, enz. door buskruid. Gelijk ik hier boven reeds opgemerkt heb, is de oude naam bale galagala ten gevolge daarvan den Javaan onverstaanbaar geworden.

Eene soortgelijke verandering is het wanneer 't dobbelspel van Yudhisthira plaats gemaakt heeft voor eene schaakpartij. Buitendien behoort dat z spelen tot een ander gedeelte van de geschiedenis der Pandava's. «Dat dobbelspel», zegt Cohen Stuart te recht in zijne meer vermelde Inleiding, bl. XXIII, «heeft geen wezenlijk gevolg, en verdient slechts opmerking als het eenig spoor, dat wij in de Lakons terugvinden van 't noodlottig dobbelspel, dat in de Indische mythen zulk een belangrijken invloed heeft op de verdere lotgevallen der Pandava's.» Ook de aankomst van Yudhisthira en zijne broeders in Virāţa staat niet in onmiddellijk verband met den brand van 't huis van hars, maar valt in 't laatste jaar der ballingschap. Cohen Stuart heeft niet verzuimd ook hierop te wijzen.

Hand aan hand met verwarring van tijd gaat verwisseling van plaats. Dus zijn Hāstina (Hāstinapura) en Gajāhvaya, eigenlijk slechts twee namen J voor dezelfde stad, tot twee verschillende plaatsen geworden. Daarentegen is de stad Vāraņāvata, 't eigenlijk tooneel van den brand, geheel vergeten. Aangezien vāraņa o. a. olifant beteekent, evenzeer als gaja en hastin, kon men licht tot de gevolgtrekking komen dat met Vāraņāvata en Gajāhvaya dezelfde plaats bedoeld was, en zoo kan Vāraņāvata in 't vergeetboek geraakt zijn.

Een zonderlinge trek van de Lakon is de vermelding der 5 embans, die in 't brandende gebouw hun dood vonden en wier lijken, onder de asch te voorschijn gehaald, voor die der 5 Prinsen doorgaan. Aan Kuntī heeft de bewerker niet gedacht. Het is niet te verwonderen dat de latere omwerker geen raad wist met die embans, welke alleen in 't verhaal genoemd worden om straks daarop rustig verbrand te worden, en dat hij niets beters wist te doen dan er «beelden» (imba) der Pāṇḍava's van te maken. Hij kon te lichter op dien inval komen, dewijl hij er bijgevoegd vond dat de ĕmban van Bhīma in lichaamsgrootte dezen evenaarde. Even verrassend als de vermelding der embans, is later in de Lakon 't klakkeloos verschijnen der drie bekende Panakawans Semar, Petruk en Nalagareng, de gracioso's of clowns van 't Javaansche tooneel. In 't gedicht Galagala vindt men die onbeholpenheid dan ook niet. De Panakawans, welke daarin vier in getal zijn, te weten de drie genoemde benevens Tjamuris, zijn èn bij den brand èn bij de reis naar de onderwereld èn bij de verdere tochten tegenwoordig. Van embans is er geen sprake. Toch schijnen deze laatste door onhandigheid ontstaan te zijn uit zes figuren die ter loops in de oude sage optreden. Volgens 't Mahābhārata namelijk gaf Kuntī op den noodlottigen avond een groot feest, om alle vermoedens te smoren, niet te verraden, dat zij van 't heillooze plan harer belagers onderricht was en alles reeds voor de vlucht in gereedheid gebracht had. Bij dat feest deed zich zekere vrouw uit de laagste volksklasse met hare vijf zonen te goed aan spijs en drank. Door overdadig gebruik van drank bedwelmd, merkten die zes personen niets van den brand en kwamen in de vlammen om. Hun verkoolde lijken werden later onder de asch gevonden en voor die der Pāṇḍava's en hunner moeder aangezien.

Ook de geschiedenis met den witten garangan en de tocht naar de onderwereld, hoezeer uitvoerig uitgewerkt en uit meer dan één sage samengevoegd, heeft, naar het mij voorkomt, tot grondslag een paar uitdrukkingen in 't Mahābhārata, maar uit hun verband gerukt en misverstaan. Als namelijk de rechtschapen Vidura bij 't afscheid, in tegenwoordigheid van andere, Yudhisthira voor 't beraamde komplot wil waarschuwen, voegt hij hem in opzettelijk gekozen bedekte termen 1) o. a. deze woorden toe: «het vuur zal in 't groote kreupelbosch (en tevens: sluiphoek) de holbewoners (bilaukasah) niet verbranden.» Yudhisthira begreep de raadselachtige woorden van zijn oom Vidura, en toen hij te Varanavata gekomen was, betrok hij wel 't verraderlijke lakhuis, doch zorgde tevens, met behulp van een bekwamen mijnwerker, dien Vidura hem nazond, een onderaardsch verblijf beneden 't gebouw in te richten, en een gang te graven om zich op den dag, waarop de brand zou uitbreken, te redden met al de zijnen. Het woord bilaukas «holbewonend dier» zal aanleiding gegeven hebben dat men een garangan te pas bracht, en verder eene geschikte rol voor 't dier uitdacht, wat geen overmatige inspanning der verbeelding behoefde te kosten. De voorspelling van Närada was ook niet moeielijk te verzinnen en is geschoeid op de leest van andere soortgelijke.

Het verhaal van Bhīma's komst in de onderwereld is ook aan 't Indische heldendicht ontleend, doch uit zijn verband gerukt en met toevoegselen voorzien. Toen Duryodhana eene poging deed om zijnen gehaten neef te vergiftigen, slaagde hij er in, dezen door drank te bedwelmen en in dien toestand in den Ganges te laten werpen. Bij die gelegenheid kwam Bhīma in 't schimmenrijk, werd daar gastvrij ontvangen, van 't ingezwolgen gif genezen en door den vorst der Nāga's uit het water opgeslingerd naar de menschenwereld. Duidelijk kan men aanwijzen uit welke regels in 't Mahābhārata onderscheidene trekken in de Lakon ontstaan zijn. In 't Ādiparva, 5016 lezen we:

<sup>1)</sup> Mahābh I, 5756 te vergelijken met 5758: çvāviocharaņam avāpya pramucyeta hutāçanāt. De woorden çaraņam avāpya heeftmen opgevatals beteekenden ze: "door de hulp te erlangen", hoewel hier iets anders bedoeld is, namelijk: "door het toevluchtsoord te bereiken". De Javaan kon de plaats des te lichter misverstaan omdat het Skr. çaraņa in 't Jav. overgegaan is, doch uitsluitend in den zin van "hulpmiddel, middel tot iets".

susvāpāvāpya tat sthalam, çītam vātam samāsādya crānto madavimohitah, vișenaca parītāngo niccestah Pāndunandanah.

D. i. «Op die plaats gekomen viel de zoon van Pāṇḍu, vermoeid, door den roes bedwelmd en door 't gif bevangen, bij den koelen wind, in slaap, en lag hij roerloos daarneder.»

Het huwelijk van Bhīma is ontstaan uit den versregel (MBh. I, 5056):

tato Nāgasya bhavane kṛtakautukamangalah,

D. i. «toen vierde men in 't verblijf van den Naga-vorst een plechtig feest voor zijn (Bhīma's) welzijn.» Dewijl nu een kautukamangalam inzonderheid bij huwelijken gevierd wordt, heeft men den versregel, hetzij uit vergissing of met opzet, zóó opgevat alsof de held in de onderwereld trouwde. Nu raakte men in verlegenheid met eenen naam voor de bruid, en wist er niets anders op te vinden dan haar te noemen Naga-gini, d. i. «vrouwelijke Nāga», wat eigenlijk geen naam is.

Aan den versregel waarin gezegd wordt dat Bhīma uit het water naar boven geslingerd wordt (M. Bh. I, 5059) «utksiptah sa tu Nāgena jalāt» heeft zeker de put jala-tuņda zijnen naam te danken, hoezeer ik bekennen moet de toevoeging van tunda niet te kunnen verklaren.

Hoe uit een enkel woord eene geheele geschiedenis ontstaan kan, blijkt uit twee andere sprekende voorbeelden in onze Lakon. Twee gansche tooneelen zijn uitvloeisels van ééne strofe uit het Kawische Bhārata-yuddha. Om dit in 't licht te stellen zal ik de bedoelde verzen 1) aanhalen naar de lezing van den gesteendrukten codex:

> tuwin pada tělas makāryya bhisuweng těgal paprangan, rawan ngaran ikang tawur nrpati Pandawamurwwani, kunang tawur i sang nṛpeng Kuru ya kāri lud brāhmaņa, rikān sira çināpa sang dwija sagotra mātyālaga.

De verklaring van deze strofe stuit op moeielijkheden, zooals in der tijd Dr. v. d. Tuuk en Cohen Stuart reeds opgemerkt hebben, en ik vlei mij niet, alle zwarigheden te overwinnen. Voor een deel is de duisterheid aan onze nog gebrekkige kennis der oude taal te wijten, maar voor 't grootste deel aan den schrijver. Had hij zich hier niet zoo bijzonder onduidelijk uitgedrukt, dan zou waarschijnlijk nooit dat betrekkelijk van oudsher dagteekenend 2)

4

<sup>1)</sup> BY. 116 = X, 6; vgl. Cohen Stuart, Krit. Aant. bl. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ten bewijze hiervan kan strekken dat dezelfde misvatting als in alle Javaansche bewerkingen omtrent Irawan ook voorkomt in het Maleisch verhaal, zooals v. d. Tuuk aangetoond heeft.

schromelijk misverstand der plaats ontstaan zijn. Op hetgeen de dichter in hoofdzaak hier verhaalt, komt noch in den loop van zijn werk, noch in 't Mahābhārata de minste toespeling voor, en het is m. i. niet twijfelachtig of al wat hij hier zegt berust op misverstand. De vertaling, die Dr. van der Tuuk er van gegeven heeft in Journ. R. As. Soc. bl. 88 (jaarg. 1866) luidt:

«Then they all performed a sacrifice on the field of battle, Rawan was the name of the victim of the Pāndawa king, commencing; as to the victim of the Kuru king, a brahmana was . . . . , thence he was cursed by the twice born, to die with his (whole) family in fighting.»

In den tekst zijn er verscheidene woorden die meer dan ééne beteekenis hebben en dus anders kunnen opgevat worden dan door den Heer v. d. Tuuk geschied is. Zoo kan tawur evengoed offer, als slachtoffer beteekenen. Bhisuwa is m. i. eene verkeerde spelling voor bisuwa, in den trant van bhyoma voor byoma, e. dgl. bisuwa is eene slechte uitspraak van wişuva, bijvorm van wişuvan. Dit laatste is bekend als zeker offer. Hoe de dichter er toe gekomen is aan Duryodhana die handeling toe te schrijven, is moeielijk te zeggen; in 't Mahābhārata wordt er niet van gerept. Van offerande zijns tegenstanders Yudhisthira is ook al geen sprake, namelijk op dien tijd. De naam rawan is geen Sanskrit; toch moet er een Indische offerplechtigheid bedoeld wezen, want de dichter houdt zich overal aan de Indische zeden en plaatst het tooneel der gebeurtenissen nog in Middelindië, en niet, zooals de latere omwerkers, op Java. Rawan moet dus eene vertaling zijn, doch van welk woord? Daarop kan ik niet met zekerheid antwoorden, dewijl ik rawan elders nog niet in 't Kawi aangetroffen heb. In de hoop dat andere gelukkiger mogen zijn, wil ik eene gissing niet achterhouden. Rawan beteekent in 't Maleisch: gevoeligheid; vooral, evenals ons woord, in ongunstigen zin; gevoeligheid, geraaktheid» heet, in 't Sanskrit vertaald: asūyā. In klank komt dit overeen met het laatste lid van een gansch ander woord, namelijk rājasūya, 't bekende koningsoffer. Dit rājasūya werd inderdaad door Yudhisthira volbracht, lang vóór den aanvang van den oorlog. Men heest slechts te onderstellen dat de dichter (die geen Sanskrit verstond, zooals voldoende uit andere plaatsen blijkt, maar noodzakelijk eene menigte woorden uit die taal kende), rājasūya gehouden heeft voor rājā, koning, en asūyā 1), dan is het verklaarbaar hoe hij er toe gekomen is, zulk eene verkeerde vertaling van rājasūya te geven. Daar asūyā een zeer gewoon woord was, sūya daarentegen een verouderde term, kon hij des te lichter tot dwaling

<sup>1)</sup> De kwantiteit der Sanskrit-woorden wordt door de Oudjavaansche dichters weinig in acht genomen.

vervallen. Heeft Mpu Sedah met zijn rawan-offer inderdaad rājasūya bedoeld, dan heeft hij zich ten deele aan de bekende feiten gehouden. Intusschen dienen wij, alvorens op beslissenden toon te kunnen spreken, af te wachten of in 't Oudjavaansch rawan elders in den zin van asūyā zal gevonden worden.

Al was rawan een gewoon Oudjavaansch woord — wat ik noch bevestigen noch ontkennen kan — dan gebruikte de dichter het toch op zoo'n ongewone wijze, namelijk als vertaling van een Indischen term voor een bepaald offer, dat 's mans tijdgenooten misschien er al naar moesten raden welk woord door hem met dat rawan vertaald was. In lateren tijd heeft men den versregel klaarblijkelijk ook zóó opgevat, als verrichtte Yudhisthira zijn offer onmiddellijk of kort vóór Duryodhana's offerande, en zoo zou ieder het opvatten, gelijk uit de vertaling even goed blijken kan, wist men niet van elders dat er jaren tusschen beide gebeurtenissen verloopen waren.

Het is geen wonder dat men de bedoeling van Mpu Sedah al sedert lang niet meer begrepen heeft. Dat men echter er toe gekomen is, zonder de minste aanleiding, in rawan een menschenoffer te zien, is zeer bevreemdend. Zoo iets kan alleen opgekomen wezen in een tijd toen 't Hinduisme verdrongen was, dus na den val van Madjapahit en den overgang der Javanen tot den Islām.

Nadat het offer rawan in een mensch herschapen was, moest er een geschiedenis bij. Men heeft er dan ook een verzonnen, en die in een Wayang ingevlochten, van waar ze in de Lakon en in 't gedicht Bale Galagala is overgegaan. Het uitgedachte verhaal pleit niet voor 't vernuft en de verbeeldingskracht van den uitvinder. Alle trekken er van zijn niet eens oorspronkelijk, want het dooden van den reus Baka door Bhīma berust op een verhaal in 't Mahābhārata, de welbekende 'Weeklacht des Brahmaans', hetwelk even liefelijk en aandoenlijk is als het tooneel van Erawan en Idjrapa belachelijk. Waaruit de onmogelijke naam Idjrapa, of, zooals de Bale Galagala heeft: Widjrapa, ontstaan is, heb ik niet kunnen opsporen; misschien wel uit çināpa in den laatsten versregel.

Even zonderling, doch aardiger, is de geschiedenis van Sagotra. Deze personage is geboren uit het woord sagotra «met geslacht» (of: van denzelfden geslachtsnaam), in verband met de omstandigheid dat men in stede van mātyālaga, d. i. de conjunctief mātya «om te sterven» en alaga, gelezen heeft māty alaga «stierf in den oorlog». Wat de vervloeking zelve aangaat, die is, als ze op Duryodhana slaat, geheel uit de lucht gegrepen; wel werd Duryodhana vervloekt door Maitreya, zooals wij weten uit het 3de Boek van 't Mahābhārata, maar bij eene andere gelegenheid en om andere redenen. Zonderling is het dat Sēḍah zelf in strofe 651 van den

vloek dien Maitreya tegen Duryodhana slingerde gewag maakt, op eene wijze dat er geen verband tusschen den eenen en den anderen vloek te bespeuren is.

In hoeverre dergelijke kluchtige veranderingen, als de boven aangetoonde een gevolg zijn van louter onkunde, is moeielijk te beslissen. Het opmerkelijkste van die metamorphosen is, dat juist de grofste er onder niet de uitvloeisels zijn van gebrekkige overlevering in den mond des volks, maar ontstaan zijn uit verknoeide geschreven teksten. De verwildering is gekomen uit de boeken; niet, of veel minder, uit de kinderlijke overlevering.

Het zou zeer overijld en, ik geloof, ook onwaar wezen, indien men de nieuwere Javaansche letterkunde ééne groote verbastering van de oudere noemde, ofschoon ze dat ten deele zeker is. De achteruitgang in kunst is zoo in 't oog vallend, dat een oordeelkundige Javaan 1) na een bezoek van de bouwvallen van Bara-budur en Mëndut uitroept: «ik ben overtuigd dat de hedendaagsche Javanen in bekwaamheid zeer achteruitgegaan zijn; want tegenwoordig is niemand bekwaam om zoo iets (als die gebouwen) te maken». Het is waar, men heeft wel eens de meening ontwikkeld dat die schoone overblijfselen van bouwkunst het gewrocht zijn van vreemden, van Indiërs, en zonder twijfel zijn de leermeesters Hindu's geweest; de ontwerpers en bouwmeesters waren wellicht ook in de meeste gevallen van 't vaste land afkomstig. Maar zoo talrijk is de Hindu'sche bevolking toch wel nooit geweest dat de beeldhouwers en metselaars uit haar genomen werden.

Na eenige toevoegselen en afwijkingen in de Javaansche gedaante der Indische sage vermeld en verklaard te hebben, moetik nog voor een oogenblik de aandacht vestigen op eenige bijzonderheden die ik tot nog toe in 't geheel niet vermag op te helderen. Ik bedoel enkele eigennamen. Yudhisthira heet in onze Lakon en elders Punta-dewa; Bhīma Bratasena; Arjuna Djanaka; Nakula Pinten; Sahadeva Tangsen; Duryodhana Djayapitana. Waaruit die nieuwe namen ontstaan zijn, heb ik evenmin kunnen opsporen als Cohen Stuart. Punta, Tangsen en Pinten zijn stellig Javaansch, doch thans niet meer uit de taal te verklaren. Bratasena herinnert aan 't Skr. Bhīmasena, wat het laatste bestanddeel van den naam betreft; brata kan evenzeer aan een Skr. bharata als aan wrata beantwoorden; noch bharatasena, noch wratasena wordt in de Indische bronnen op Bhīma toegepast, ofschoon Bharatasena anders een bekende mansnaam is. Djayapitana is verbasterd Sanskrit; denkelijk uit een ouder djaya prětanā

<sup>1)</sup> De schrijver der Reizen van Poerwo Lelono II, 160.

ĭ

«machthebber over legioenen». Djanaka of Djënaka is in klank hetzelfde als Skr. Janaka, doch dien overbekenden naam draagt Arjuna bij de Indiërs nooit. Het zal dus evenals Punta, Tangsen, Pinten, een inheemsch woord wezen. Wel is waar zou men aan Arjunaka, een verkleiningsvorm van Arjuna, kunnen denken, doch hoe dan 't wegvallen der lettergreep ar te verklaren? Eerder zou ik meenen dat djenaka verbasterd is uit djinaka, en dat dit laatste een sierlijke bijvorm geweest is van, of nagenoeg hetzelfde als, djaka, «jonkman, vrijer». In 't hedendaagsch Javaansch nemen een aantal woorden 't secundair invoegsel in aan, zonder merkbaar verschil van beteekenis. Bijv. minantri, sinatriya, pinandita, binagus, tinaha, minongka, sinipi worden in 't spraakgebruik niet onderscheiden van mantri, satriya, pandita, bagus, taha, mongka, sipi 1). Eigenlijk zal sinatriya wel beteekend hebben «iemand van Kşatriya-stand»; minantri: «iemand van dienstbaren stand»; enz., doch indien dit waar is, spreekt het van zelf, waarom sinatriya en satriya, e. dgl. op hetzelfde neêrkomen. Men kan die woorden vergelijken met ons van man afgeleid «mensch», terwijl het Engelsch daarentegen man bezigt. Desnoods zou men pinutra in 't Pandji-verhaal bl. 357 kunnen vertalen met «iemand van prinsenbloede», maar wat verschilt dat van prins? Volstrekt identisch echter met radjaputra is de afgeleide vorm radjapinutra in Babad Padjang, bl. 9. Op gelijke wijze zou djinaka weinig of niet verschillen van djaka; de verbastering tot djenaka vindt haar tegenhanger in wesesa voor wisesa.

Wel verre van deze verklaring van djenaka te willen voorstellen als aan geen bedenking onderhevig, vestig ik de aandacht er op, om de overtuiging uit te spreken, dat men uit den tegenwoordigen toestand der taal een tal van verschijnselen niet kan verklaren. Noch de spraakkunstige vormen, noch een menigte ontleende en inheemsche woorden, noch maatschappelijke toestanden kan men recht begrijpen zonder geschiedkundig onderzoek. Alvorens den oudsten vorm der door mij behandelde sage met den nieuwsten te vergelijken, heb ik te kennen gegeven dat veel nog duister blijven zal, zoolang men niet de schakels der ketting gevonden heeft. Wat van de sage geldt, is toepasselijk op de gansche maatschappij. Alvorens een niet al te verkeerd denkbeeld van 't Javaansche volkskarakter te krijgen, moet men weten wat aan tijdelijke omstandigheden te wijten, en wat blijvend is. Al wat door lieden wier ondervinding zich hoogstens over één

<sup>1)</sup> Niet alleen in de nieuwere dichttaal, maar reeds in oud Kawi, beteckent tansinipi volmaakt hetzelfde als tansipi; aldus in 't Adiparwa: mahābhaya tansinipi iking alas pinaranta "uitermate vol gevaren is het voor u dit woud te betreden".

menschengeslacht uitstrekt, omtrent den volksaard, over de zedelijke en geestelijke eigenschappen van 't ras, enz. beweerd wordt, is noodzakelijk scheef en averechtsch. De meest gangbare voorstelling dat op Java alles stilstaat, terwijl bij ons alles in eeuwige beweging is, wordt door de Javaansche letterkunde schitterend gelogenstraft. Of de voortdurende beweging onder de Javanen voor- of achteruitgang heeten mag, doet niets ter zake. Waar achteruitgang kan voorkomen, is verandering; en evenzoo zeker als verbastering voorkomen kan worden door de oorzaken er van weg te nemen, zoo is, door voorzorgen te nemen, ontwikkeling ten goede te verzekeren, — mits men wille.

## TEKST IN TRANSCRIPTIE.

Punika lalampahan Obong-obongan bale si Gala-gala.

Sapějah ing Paṇḍu, Jayapitana angaděg ratu wontěn ing Astina. Abiyasa kondur ḍatěng ardi ing wukir Rětahu, ingkang wayah sinrahakèn mring kang raka, prabu Jayapitana. Lajěng piněrnah wontěn ing Gajahoya ingkang rayi Paṇḍawa gangsal sarta dipun-mong mring kang ibu dewi Kuṇṭi.

Pañjënëngan tigang condra, numpak ing dina soma, Jayapitana miyos siniwaka, pepak para Kurawa sarta raden patih Sengkuni. Ngandika prabu Kurupati mring kang paman raden patih Sengkuni:

«Karep manira, paman, nagara ing Astina manira-paro, ingkang saparo bubuhane si adi ing Gajahoya; manira wedi yen ambaekna wekase wong mati.»

Patih Sengkuni jumurung ing kalahiran, alon ature raden Sengkuni:

«Yen apareng karsane anak prabu, sanajan katimbalana ingkang rayi ing Gajahoya; sanajan amaliya negari, pun bapa angaturaken ila-ila wiraose tiyang kina, boten kenging malih negari salebet ing kadaton kajawi sajawi ning tapel wates negari Ngastina, wana ing tegal Kuru.»

Kurupati jumurung ature ingkang paman, lajeng dadawuh mring patih Sangkuni, kinen dawuhi mring Drusasana, kinen karya pasanggrahan ing tegal Kuru, yen uwis nguñjukana uninga, paman Sangkuni lajuwa mring Gajahoya, animbalana si adi kalima pisan sarta bibi Kuṇṭi. Sangkuni sigra mesat.

Nuntën kadatonan. Dewi Gëndari ngajëng-ajëng rawuhe kang putra, botën dangu rawuh prabu Jaya Pitana, matur yen bade malih nëgari. Ingkang ibu mambëng, tiyang gangsal bok diparingi sapratëlon mawon, ingkang rayi piyambak katah. Ature prabu Jaya Pitana:

Kula ajrih, ibu, yen angowahana pitungkase ingkang sampun lalis. Aluwung taksiya gesang kenging kula gagampil. Sauman-umane sampun bejane si adi Gajahoya. Kalih rembuge Sangkuni, boten pareng yen maliya negari salebet ing negari, kajawi wonten sajawi ning rangkah. Kula sampun dadawah adamel pasanggrahan kalih putra-putra sampeyan sadaya. Yen sampun dados, kula-ken ngunjuki uninga. Kalih paman Sengkuni kula-ken lajeng dateng Gajahoya nimbali putra sampeyan gangsal, yen sampun dados pandamel ing pasanggrahan, kula-jak sareng kimawon.

Kurupati mundur. Dewi Gĕndari ḍaḍawuh andikakakĕn muṇḍut obat kaṭahipun wolung tong, dikakakĕn maringakĕn Sĕngkuni, sarta kaparingan sĕrat. Nulya mĕdal para gusti, angrarompa tong.

Nulya kocap pasowan jawi, Kurawa pepak sedaya. Raden Sengkuni dadawah mring Dursasapa, kinen yasa pasanggrahan ana ing tegal Kuru, iku bakal paron negara:

«Anak prabu ing Astina angulungaken negara saparo menyang adi ing Gajahoya. Mulane gawe pasanggrahan; ingkono gone tampa-tinampanan negara.»

Kurawa sareng myarsa sadaya sami jetung. Tan antara dangu sawedal ing para gusti, ingkang angrarompa tong, lajeng kapatedakaken mring patih Sangkuni, gunggungipun wolung tong, sarta kapatedan serat, katampen lajeng kasukmeng wardaya. Kinen damel bale pun Gala-gala, dandanan kang den-karya pring wutuhan; usuk ander molo saka blandare sami wawutuhan, salebet ing epring ingisenan sendawa wolung tong ditelas uceng-uceng munggeng pojok mara sekawan; yen sampun paliyan negari, Pandawa kinen ingendeman mring patih Sangkuni, sawañci ning Kurawa kinen sami nglarihi sadaya mring kang rayi Gajahoya; yen sampun wuru sanget, uceng-uceng pojok kidul kilen kinen nyumet rumiyin, prabu Kurupati kinen bebayang medal, nulya uceng-uceng pojok lor wetan kinen nyumet. Telas ungel ing serat. Kurawa samya gambira. Lajeng tengara budal, Kurawa sadaya Sengkuni mring Gajahoya.

Nuntën adëgipun ing Gajahoya, dewi Kuṇṭi, Puntadewa, Bratasena, Janaka, Pinten, Tangsen. Saḍatĕnge patih Sangkuni lajĕng tinimbalan. Saḍatĕng ing ajĕngan Sĕngkuni matur:

«Kula dipun-utus ing putra sampeyan, sampeyan dipun-aturi lumëbët sarta putra-putra sampeyan, raden Puntadewa, Bratasena, pun Janaka, Pinten, Tangsen.»

Dewi Kuṇṭi gugup, lajĕng ingkang putra kinen dandan. Lajĕng buḍal, Bratasena wontĕn ing wingking, sampun lajĕng.

Adegipun ratu ing Astina prabu Kurupati. Sadatenge Drusasana nguñjuki uninga yen pasanggrahan sampun dados, lega galihe prabu Kurupati. Tan pantara dangu datenge ingkang bibi sarta ingkang rayi-rayi sadaya; ingkang bibi lajeng dipun-aturi sarta ingkang rayi-rayi. Sasampunya binagekaken, angling mraja Kurupati dateng ingkang bibi dewi Kunti, tembungnya Kurupati:

«Kula punika bade ngestokaken pitungkase kangjeng paman prabu, ing-

kang sampun lalis, yen něgari ing Astina punika sěpalih ingkang wontěn kula, ingkang sěpalih datěng pun adi. Něgari bade kula-sigar sěmongka, nanging botěn wontěn ngriki gen kula ngělungakěn, wontěn pasanggrahan těgal Kuru.»

Anuntěn těngara budal. Ingkang rayi kasaosan rata sanunggal-nunggal; dewi Kunti munggeng joli, raden Puntadewa nunggal dados sarata lan ingkang raka prabu Kurupati, Bratasena sukane darat. Asëlur lampah ing wadya bala. Tan antara dumugi pasanggrahan ing těgal Kuru. Prabu Kurupati lajěng pinarak ing bale pañjang, wěkas ingkang wetan, raden Punta tan kenging těbih, sarta ingkang bibi dewi Kunti ingkang rayi sěkawan. Kurawa tinimbalan kinen minggah sadaya munggeng bale pañjang. Botěn kirang botěn langkung, kadya tinakěr pañjange ingkang bale. Lajěng sami dadaharan, sarta nginum larih wantu-wantu. Kurawa samya gambira, Bratasena angloh gěrahěn, pamit mring kang raka prabu Kurupati, lajěng kalilan, nanging aja suwe-suwe. Lajěng mědal sajawi ning pasanggrahan, aningali ler wetan wontěn kajěng gurda agěng. Lajěng pinurugan. Nulya sasenden wot ing gurda kasilir ing samirana kaṭah, lajěng sare anglangkungi kapějah.

Sinigeg, kocapa ing suralaya, kagegeran katrajang ing gara-gara. Udunya batara Narada, anjujuk ing ajengane Bratasena. Lajeng anggugah mring Bratasena, den-oyog-oyog cineblekan Bratasena datan anglilir. Yang Narada anarik golok, nulya cinundrik suku nira miwah pupu; Bratasena anglir cinecekan ing dyah, sangsaya kapati Bratasena genira sare. Yang Narada amendet sela geng ira sagenuk, den-antepaken munggeng pepolok, sela curna. Bratasena anglir pendah pinijetan sangsaya anglantur genira sare. Yang Narada enget. Nulya mendet panjalin, ginecak pucuk ipun, nulya den lelet munggeng wulu puhun. Lajeng sinendal. Bratasena kagyat nulya ngadeg netra ngatirah; panon mubeng langit akelap-kelap, sarta bumi kadya ginonjing. Mulat ngiwa mulat nengen datan wonten ingkang katingal, mung sang yang Narada ingkang nguwuh-uwuh sarta amarani mring arsane Bratasena, lawan celuk-celuk:

«Aku kang gugah menyang kowe, mulane tak-gugah, aku ngemban timbalane yang Girinata, dikakake mangsit menyang kowe. Sokur kowe katemu dewe. Aku mau jujug pesanggrahan ing tegal Kuru, kowe oranana; mengko katemu ana kene. Aja enak atimu, yen kowe bakal tompa negara separo. Yen kakangmu si Kurupati becik temen, wis lila negara separo, wis ora grantes. Nanging ana setane, wakamu, si Gendari ingkang aduwe pokal, ingkang metokake obat wolung tong, disrahake menyang si Sangkuni, kakangamu si Jayapitana ora weruh. Dene obat wolung tong kuwe gawene di-kon anglebokake sajro ning epring. Mulane pasanggrahamu pring wutuhan kabeh. Usuk-usuk mudur molo, blandar pangeret saka kabeh, amben

antol dělika waton, kae pada isi obat kabeh. Ucěng-ucěng pojok maju pat. Kowe měngko dadine di-ěnděmi sak-sanakmu kabeh, Kurawa satus pada nglarihi kabeh měnyang kowe utawa sanakmu kabeh. Yen kowe wis satěngah mati, utawa kakangamu adimu, nuli di-sumět ucěng-ucěng pojok kidul kulon sarta alok gěni. Nuli Kurawa norana tětulung měnyang kowe; mung si Kurupati ingkang riněbut. Yen wis mětu saka ing bale, nuli ucěng-ucěng pojok lor wetan ingkang sinumět, la kowe ora bisa mětu.»

La ingkono raden Bratasena, sarëng mirsa wuwusira baṭara Narada, anglĕgĕr datan kĕna angling, sarta gĕrĕng-gĕrĕng anglir sima angsal bayangan. Sigra mojar sang Bratasena mring baṭara Narada:

«Iku apa těměn tuturmu iku, kaki Něrada? měnek kowe ngadon-adoni singat ing andaka?»

Mojar baṭara Narada: «Oranana dewa gĕlĕm goroh. Yen dewa nglakokna goroh, mendah manungsane gorohe bĕblĕg bae. Dewa tĕmĕn ponponane, manungsane akeh kang goroh.»

Mojar raden Bratasena: «Këpriye kaki Narada karëpmu?»

Lingnya sang yang Narada: «Kowe nuli baliya menyang ing pasang-grahan! Kakangamu adimu ibumu, Kurawa Ngastina, mung kowe kang di-anteni. Dadiya sadina nginepa, ora di-wiwiti di-obong, yen ora teka kowe. Dene mengko yen kowe teka di-larihi menyang kakangamu tampanana, sang Drusasana aja! Sok katampanana, adi-adine pada iri, larih menyang kowe. Mengko yen wiwit ana geni, aja kowe mlayu, mung kakangamu adimu ibumu rangkuden, aja nganti pisah. Yen kowe metu wis kabunton, jaba wis di-rakiti bakal dedalanmu; mengko yen ana garangan putih glibet ana ing arepmu, kuwe tuten buri saparane aja uwas atimu! Wis aku ora wekas maneh. Wis kariya di-eling!»

Narada mumbul. Bratasena wangsul dateng pasanggrahan.

Kocapa prabu Kurupati lan ingkang rayi raden Puntadewa, Janaka, Pinten, Tangsen, dewi Kunti. Prabu Kurupati, dangu genira ngantosi ingkang rayi raden Bratasena, amundut papan catur. Ingkang rayi kawulang lampah ing catur: «Iki adi alip-alipane wong dadi ratu, wruh laku ning bala, laku ning gajah jaran laku ning čtir.»

Sareng kawulang angsal kalih papan ingkang rayi lajeng saged.

«Wis adi ayo pada lekas wiwit! Tohe pun kakang negara ing Astina separo; si adi apa tohe?»

Matur raden Puntadewa: «Pějah-gěsangkula ingkang kula-tohaken.» Dewi Kuṇṭi sumambung, angaruhi ingkang putra raden Punta:

«Těka kěnděl těměn kowe iku, wong durung bisa. Měnek kowe kalah, bok aja nganggo totohan, jaragan wong ora duwe.»

Prabu Kurupati sumahur mring kang bibi dewi Kunti:

pf.

«Měngkono bae si bibi kuwe dadak maras atine? Napa něja kula-těměni?» Dewi Kunți sumahur malih: «Botěn kenging, anak prabu! Sabda pandita ratu ngandika sapisan tan kěna wali-wali.»

Sahure prabu Kurupati: «Inggih bibi yen dawah tiyang sanes.»

Lajëng lěkas angsal sapapan. Kawon prabu Kurupati, kalih papan kawon. Angsal tigang papan meh mat ratune, saking sagěde raden Sangkuni papan catur dipun-ingër. Dewi Kunți mirsa yen papan catur kaingër mring Sangkuni, lajëng dipun-paribasani:

«Těka kaya měngkono si Sangkuni kuwe? Teka jahil katempelan ati setan? Wis rahimu ñarungus atimu ala.»

Sangkuni lajeng morot wangsul dateng panggenane malih, sanding raden Drusasana.

Botën dangu datënge raden Bratasena, lënggah kiwane ingkang raka raden Punta. Prabu Kurupati sakalangkung bungahe, datenge ingkang rayi, sampun dangu pangajeng-ajenge, Kurupati lajeng larih mring kang rayi raden Punta, mring Bratasena, raden Janaka, Pinten, Tangsen. Sangkuni kang angladosi añongga dasar. Sampun jangkep kaping tiga prabu Kurupati genira nglabuhi ingkang rayi, nunten raden Drusasana larih mring kang rayi raden Punta, Bratasena, Janaka, Pinten, Tangsen. Nunten raden Durmuka alarih mring kang rayi raden Punta: nuntĕn larih mring raden Janaka, mring Pinten Tangsen. Durmuka lajeng wangsul mring panggenanira lenggah. Raden Durmongsa larih mring raden Punta, Bratasena tan arsa. Lajeng mring kang rayi-rayi. Raden Durmuka larih mring Pandawa gangsal, Bratasena tan arsa. Durmënggala larih, mung Bratasena kang nampik. Durginadur larih, mung Bratasena kang nampik. Srutayu larih, mung Bratasena kang nampik. Raden Yudirga larih, raden Dirgamongsa larih, Dirgantara larih, raden Jayawikaţa larih, raden Jayasusena larih, raden Senadarma larih, Darmacitra larih, Citradarmalarih, raden Citraksa, Carucitra, raden Citramicitra, raden Citracaru, Citragambira, Kartamarma, Kartadarma, raden Upacitra, Citrawarsa, raden Warsacitra, raden Citragati, sadaya Kurawa satus, samya larih mring Pandawa gangsal, samya kinemokakën. Janaka satëngah botën emut, Pinten Tangsen sami supe, mung Bratasena kang nampik. Mawas raden Sangkuni, tiningalan Pandawa sampun supe, dinugi yen botën sagëd lumajëng, bisik-bisik mring raden Drusasana. Drusasana mangilen, Sangkuni mangetan. Lajeng bisik-bisik mring kang těngga ucěng-ucěng. Drusasana bisik-bisik mring kang těngga ucěng-ucěng. Sareng sampun dados parole, nulya uceng-uceng pojok kidul kilen kasumět; mungěl jumědot, sarta sami alok gěni. Kurawa samya geger sadaya, lumajeng mangetan, prabu Kurupati rinebat Kurawa katah. Sasampun ing mědal sajawi ning bale pun Gala-gala, ucěng-ucěng pojok lor wetan sinumět. Pandawa kantun piyambak tan wontěn riněbat. Kang dahana mubal agěng saking kilen. Bratasena emut ingkang raka kang rayi kang ibu rinangkud dados satunggil. Mulat ngiwa mulat něngěn, tan wontěn kang katingal. Kirang kědik kang dahana meh dumugi, dahana kang saking kilen miwah kang saking wetan. Bratasena kewran meh kěbyukan kang dahana. Anulya mulat garangan pěṭak, angglibět wontěn ing arsa. Lajěng tinut, siti amblědag garangan amblěs bumi, Bratasena anut amblěs bumi. Nulya dahana ambyuk, ubal ing dahana lir wukir kaběsmi, kadya suṇḍul ing akasa, sarta munya pating-balědog, baroṇdongan, kadya drel sakěṭi; mung ěmban Paṇḍawa ġangsal kang kaběsmi. Kang dahana mubal tabuh ping kalih wělas, tělas sadaya pasanggrahan jawi, ngantos tabuh ping sěkawan, dahana dereng sirěp, taksih murub ngantar-antar, mintir-intir, ngimbir-imbir, poṇḍokan kang dereng kaběsmi.

Kocap sirěp ing dahana awunya ngatugur, lir pendah wuwukiran. Kocap prabu Kurupati, ingkang mire tinut ing Kurawa kaṭah, andangu ingkang rayi Paṇḍawa gangsal. Atur ing Sangkuni miwah Drusasana, Kurawa sadaya botěn wontěn kang uninga plajěngipun, botěn wontěn kang ngrěbat sami supe. Maras galiye prabu Kurupati: «Uga kobonga aḍiku? Andangu mring kang paman: «Iki mau gěni apa?»

Ingkang paman muñjuk tambuh, miwah raden Drusasana, Kurawa sadaya tan uninga saka ning dahana. Sangkuni matur: «Kula dugi dahana salat.»

Kurupati jëtung sarta gërëng-gërëng. Nulya paparentah mring kang paman, amriksa panggenane ingkang rayi. Awu ingkang andukur, awu sinilakakën. Wontën wangke gangsal, angëmpël dados satunggil, ëmban ing Bratasena agëng ainggil koñjuk mring Kurupati lajëng tëdak. Sarëng mulat wangke gangsal ban ing Bratasena kang agëng ainggil anyipta yen kang rayi pëjah kabakar; nulya rinangkul sarta nangis lir pendah pawestri, sambate anglir calapita, ngantos kamisësëgën. Sarëng dangu genya nangis prabu Kurupati genira ñambatakën ingkang rayi-rayi, Sangkuni matur angrërëpa ñuwun sih, atur ira ngasih-asih, ingkang putra ingaturan kendël genira nangis:

«Tanpa pedah sampeyan-tangisi, tiyang sampun sae panggenanipun, sampun akanténan. Kalih angapésakén kaprabon ing ratu, angger yen amédalna éluh, kadi budi ning wanita.»

Kurupati emut lajěng pinarak sarta ngusapi luh, taksih sěnggruk-sěnggruk. Lajěng dawuh kuwonda kinen ñungkup satěngah ing těgal Kuru. Lajěng budal kondur, Kurawa samya gambira, dumugi salěbět ing něgari ing Astina wañci pukul sanga dalu.

Sinigeg kang kocape yang Ontaboga, kang ngadaton ing sapta pratala. Pinarak yang Ontaboga, sarta tinangisan mring kang putra dewi Nagagini, ingkang sinambat mung supenane. Dinangu mring kang rama, Nagagini matur, fiupena pinanggih lan panenggak ing Pandawa, wasta raden Bratasena. Ingkang rama kinen ngupados. Nulya kesah yang Ontaboga, medal sajawi ning regol.

Sinigeg kocapa Paṇḍawa gangsal, kang binekta garangan putih. Sareng dumugi kori wijil kapisan sapta pratala, garangan putih ical tambuh purugipun. Dewi Kuṇṭi nangis mring wekas ira yang Narada:

«Tanggung těměn garangan putih olehe <sup>1</sup>) tutulung měnyang aku! Těka ditěkakake kene! Iki tanah ngěndi? Durung wěruh jěněnge.»

Tan pantara dangu kori mĕnga, wĕdale yang Ontaboga. Ningali wontĕn tiyang kanĕm estri, tinakenan mring yang Ontaboga: «Dika punika tiyang punapa?»

Sumahur dewi Kunti: «Kula plajengan saking Gajahoya, mentas dipunkaniyaya dateng kaponakan kula prabu Ngastina: dipun-obong bale si Gala-gala. Gen kula mriki tutwingking garangan petak. Sareng dumugi ngriki garangan petak ical; mila kula kendel. Sampeyan punika pundirlan sinten sinambat ing wangi?»

Sumahur yang Ontaboga: «Kula inggih ngriki, ingkang gaḍah wĕngkon iki kula. Nama kula baṭara Ontaboga. Ingkang wontĕn wingking dika puniku punapa dika?»

Dewi Kunti sumahur: «Puniku anak kula gangsal punika.»

Ontaboga pitaken: «Jěněnge sintěn?»

Š

۶

Sahurña dewi Kuṇṭi: «Ingkang sĕpuh Punta, panggulune Bratasena, panĕngah pun Janaka, wiragilnya Pinten Tangsen.»

Yang Ontaboga alon těmbung ira: »Yen aparëng, bok suwawi běbesanan. Kula darbe anak estri, kula-jěněngake pun Nagagini, nanging putrane panggulu kang kula-sěněngi.»

Dewi Kunti pareng, Bratasena mogok; pineksa mring raden Punta sarta kalilan anglangkahana. Lingña raden Punta:

«Pira-pira ana kang ngukup měnyang awakmu, karo ngěmuli sanak-sanakmu kabeh.» Lajěng pun Bratasena gělěm; «Aku nglakoni pakonmu, těka karěpku dewe ora.»

Sampunya rembag lajeng binekta mring jro kadaton, lajeng pinernahaken gedong satunggil. Nulya ingkang putra lajeng pinanggihaken Nagagini lan Bratasena. Pangungrume sanes ingkang katah. Dewi Nagagini dipuncandak, dipun-obat-abitaken, dipun-umbulaken sinongga, ingobat-abitaken malih.

<sup>1)</sup> Zoo moet men waarschijnlijk lezen in plaats van ole in den tekst in Jav. karakter.

Kocapa para ñahi lumajëng, atur uninga mring Ontaboga. Yang Ontaboga kagyat, lajëng lumëbët amanggihi ingkang putra. Raden Bratasena kapanggih lënggah lan ingkang garwa, datënge yang Ontaboga tanya mring Bratasena:

«Apa kang dadi lupute bojomu, dene těka obat-abitake?»

Ujare Wěrkudara: «Aku ora rumongsa amala ing anakmu; měnek kowe ora nganděl takonana anakmu.»

Ontaboga atanya mring Nagagini: «Kowe mau jare di-paliara, di-obatabitake, karo bojomu.»

Naganini matur: \*Botën rumaos kula di-paliara, di-obat-abitake; pangraos kula tilëm wontën ing bandulan, kalih di-këpëti.»

Ontaboga gumujëng, lajëng pasrah mring kang putra malih: «Mangsi bodoa wong sakloron.» Lajëng mëdal hyang Ontaboga.

Kocap dewi Nagagini, salamine panggih lan Bratasena, lajeng bobot. Bratasena pamit mring Ontaboga:

«Aku ora krasan ana kene; ulihna menyang marcapada, sanakku takgawa kabeh! Lingña Ontaboga: «Iya sokur kowe krasan ana kene, yen ora krasan aku kang ngulihake menyang kowe. Bojomu gawanen; aku ora bisa kanggonan, menek anangis.»

Ujare Bratasena: «Anakmu ora tak-gawa, gene lagi bobot. Aku tinggal wěkas bae měnyang kowe: yen putumu mětu lanang, jěněngna si Ontarěja; yen wadon sakarěpmu olehmu aweh jěněng.»

Lajeng tinuduh marga nira timbul; sumur si Jalatunda, kasebda mring yang Ontaboga, asageda minggah; ingkono lajeng gampil inggah ira. Sampun ngañcik ing marcapada, apadang tyas ira ningali surya condra. Angraos luwe. Ingkang putra kinen priman, Bratasena lan Janaka. Lajeng kesah putra kakalih. Janaka pisah lan Bratasena, angupados pepurugan piyambak.

Kocap wonten penganten anyar, sampun satengah condra dereng atut. Anuju ngangsu wonten ing sendang ambekta lodong, sadangune wonten sendang pijer ngilo ing sendang. Datenge raden Janaka jujuk wingkinge bok panganten pijer ngilo. Dinumuk gitoke mring Janaka: «Kowe ngomahmu ngendi, dene ka kendel temen ngangsu dewe?» Bok penganten jerit sarta lumajeng.

Kocap bangbang Sagotra, angrangu mring kang estri. Tan adangu kang estri katingal lumajeng. Sadatenge ngajengan ira bangbang Sagotra, lajeng

ngrangkul, sasambat botën trima: «Aku ngangsu di-dumuk cëngëlku fiang wong lanang; patenana kakang yen kowe tisna mënyang aku!»

Ujare Sagotra: «Iya tak-patenane, nanging kowe adanga disik, segane ingkang punel, babonmu madep kae sembelehen, panggangen bari kelana menir kang legi; panggang kae mau pecelen. Tak-jake mangan disik, yen wis wareg tak-patenane, dadi ora kaniyaya.»

Ingkang estri mituhu lajeng mantuk olah-olah. Bangbang Sagotra murugi mring raden Janaka, alon genira tanya:

«Ki raka pundi lan sinten sinambat wangi?»

Janaka mojar: «Těka Gajahoya pun kakang, arane pun kakang Janaka, yen si adi gělěm ngarani.»

Sagotra mojar malih: «Ajĕng datèng pundi?»

Ujare Janaka: «Arĕp papriman sĕga tĕka sakĕpĕl. Kene mau ana wong ngangsu; arĕp tak-takoni omahe ngĕndi, durung nganti sumaur sĕlak malayu, bari añjĕrit. La kae kapriye? Tutura kang lanang, ḍangḍang di-unekna kuntul pĕṣṭi dadi. Aku ora nĕja apa-apa, wong takon satĕmĕn-tĕmĕne.»

Sagotra mojar: «Inggih punika wahu bojo kula. Angsal kula rabi sampun satengah sasi dereng atut. Punika wahu lajeng ngrangkul dateng kula, lan sambat boten trima; sampeyan dikakaken mejahi, nanging kula boten pisan-pisan, malah kapotangan kula kalih ki raka: o kula-gunakake nelas, dereng kenging kula-gepok.»

Botën dangu sadatënge ingkang estri, amběkta rěrampadan, sěkul sumbul pěcěl pitik jangan měnir; mojar ingkang rayi:

«Sagotra, dene ora ka-pateni?»

-

Ujare Sagotra: «Měngko tak-patenane. Tak-jake mangan disik. Kowe muliya yen ora wěntala andělěng gětih.»

Ingkang estri lajeng mantuk. Sagotra lajeng praseca: «Beñjing Bratayuda, ki raka, kula dika-damel petawur; pejaha kula beñjing, kula yen darbe anak, anak kula kula-wekas.» Lajeng bubar.

Nulya ngadeg pandita begawan Ijrapa. Apuputra satunggil, bangbang Erawan. Marengi ingkang putra pinopok ing bumbu, bade kasaosaken dateng rajane, ratu buta maraja Baka. Sadatenge raden Bratasena, Bratasena lajeng tanya: «Kiye bocah apa ingkang pinopok bumbu?»

Mojar begawan Ijrapa: «Kula-damel saosan wadal dateng ratu kula. Kula ngupados boten angsal, inggih anak kula ingkang kula-saosaken. Awak kula ingkang kula-saosaken, sampun sepuh boten karsa.»

Ujarña Bratasena: «Mara tak-tambĕlane, nanging aku jaluk sĕga bae saiwake.»

Ujare Ijrapa: «Niku napa těměn?» — Bratasena mojar: «Těměn aku.»

Lajëng pinopok bumbu, nulya sinaosakën mring bëgawan Ijrapa, dumugi ngajënge mraja Baka. Baka bungah-bungah andulu mëmangsan gëde duwur. Lajëng minongsa pinëdang botën pasah; ginëbëg-gëbëg sinëbraksebrak botën rëmpit kulite Bratasena. Lajëng biniți sirah ing buta rëmpu lajëng pëjah. Nulya mantuk mring wisma ning paṇḍita bëgawan Ijrapa, anyaosi panggang tumpëng jangan mënir. Bangbang Erawan ngaturakën prasëca:

«Beñjing Bratayuda kula sampeyan-damĕl tawur!»

Siněksi mring Bratasena. Lajěng mantuk mring panggenane dewi Kunți. Sarěng datěnge lan Arjuna, sami'angsal-angsal. Tinanya mring Dewi Kunți: «Iku olehmu apa, Bratasena?»

Tuture Bratasena: «Olehku urub gĕtih satetes. Ana wong arĕp di-badok buta tak-alangi, butane wis mati. Jĕnĕnge bangbang Erawan, besuk Bratayuda tak-gawe tawur.»

Tanya mring raden Janaka: «Iku olehmu apa?»

Matur raden Janaka: «Gen kula ngatutakën pënganten anyar, jënënge bangbang Sagotra; beñjing Bratayuda kenging kula-damël tawur.»

Ngucap dewi Kuṇṭi: «Oleh-olehe kakangamu sing kĕna tak-pangan.» Lajĕng samya bukti, sĕkul saking Arjuna tinĕḍa ing panakawan Sĕmar Petruk Nala-gareng.

Sareng sampun telas sami kasatan. Lajeng ngupados toya, amanggih tlaga toyanya sumilak wening. Dewi Kunti agahan samya nginum toya Pandawa gangsal. Lajeng pejah sadaya. Semar ngamuk toya dipun-kebur, dipun-empok den-isingi, tlaga babar dados batara Brama. Nulya cinandak mring Semar, jinenggit dipun-lumah-lumahaken den-cekoki tut, yang Brama gaber-gaber, sambat kapok-kapok. Nulya tinempahaken mring Semar uripe, Brama sanggup anulya ginesangaken, gesang sadaya. Yang Brama anuduh:

«Aja mulih mring Gajahoya, jujuga ing Wiraṭa! Bratasena jujuga ing pajagalan, ngengera si jagal Wĕlakas, jĕnĕnga Jagal Abilawa! Dene si Punta ngawulaha si Mangsahpati; si Pinten Tangsen ngawulaha marang si Seta! Dene si Janaka aja ngawula, kĕkayallana bae, jĕnĕnge si Kĕṇḍi Wratnala, sarta sinukanan panah Bramastra; iki besuk ana gawene.

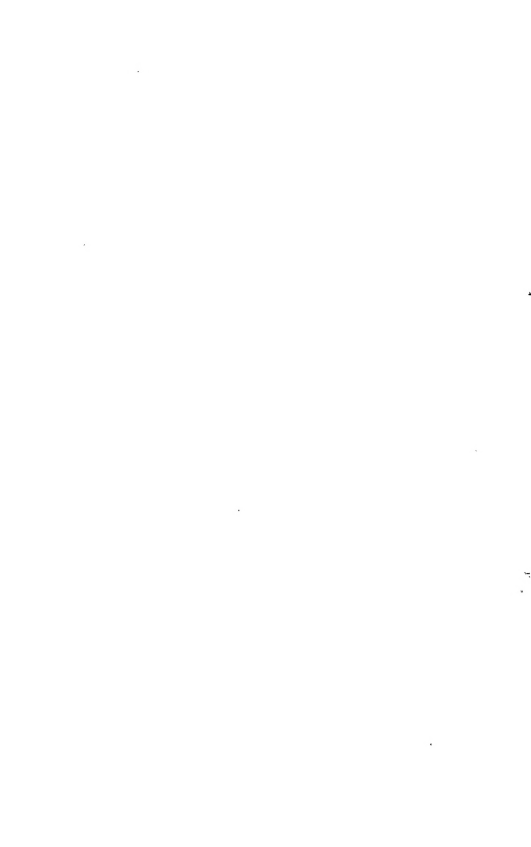
Lajĕng bubar Brama mumbul.

Sinigeg genti kocapa negari ing Wirata, maraja Mangsahpati pinarak lan raden Seta, Utara, Wratsongka. Sadangu ning pocapan datenge raden Punta, raden Pinten, Tangsen. Tinanya mring Mangsahpati, ngaken pla-

jëngan saking Gajahoya, katur ing mula-mula nira Puntadewa lajëng pinërnah wontën Kataṇḍan, kaparingan nama raden Toṇḍa Wija-Kongka. Pinten Tangsen ngawula mring raden Seta, kadamël lurah panëgar. Jagal Abilawa minggah mring wukir Ratahu, ngulihakën babu Kuṇṭi mring bëgawan Abiyasa. Lajëng wangsul mring Wiraṭa, añjujuk pajagalan, wismane ki jagal Wělakas.

Lajĕng atañcĕb kayon.





# De Javaansche letterkunde en de particuliere nijverheid.



Hetgeen de particuliere nijverheid gedurende de laatste vijftig <sup>1</sup>) jaren in 't belang der Javaansche letterkunde heeft voortgebracht, geeft haar aanspraak op den warmsten dank van alle belangstellenden. Te Samarang en Solo, inzonderheid bij de firma van Dorp in eerstgemelde plaats, hebben in bovengemeld tijdperk Javaansche drukken 't licht gezien, welke èn in kwantiteit èn in kwaliteit tienvoudig opwegen tegen alles wat de Regeering in Batavia heeft doen verschijnen.

Menigeen zal wellicht vragen welk belang 't Nederlandsch publiek er bij heeft, te vernemen hoe ijverig enkele uitgevers in Indië zijn. Men zou daarop kunnen antwoorden dat het altoos goed is de ware toedracht eener zaak te weten. Nochtans moet ik bekennen dat ik er niet aan gedacht zou hebben, van de verdiensten der particuliere nijverheid in geschrifte te doen blijken, indien ik niet dezer dagen iets gelezen had waaruit mij gebleken was dat de voortbrengselen der niet-officieele pers weinig aandacht getrokken hebben.

Het Mei-nommer van den Gids (1877) bevat een artikel van Dr. v. Limburg Brouwer, over 'Javaanschen zang''. Den aanhef er van veroorloof ik mij hier af te schrijven.

Lectuur voor de bevolking van Indië is er nog niet veel. De leeslust is nog niet genoeg opgewekt om aan de particuliere nijverheid uitzicht op ruim debiet en daaraan geëvenredigde winsten te openen.

«De regeering vervult de rol van boekhandelaar en geeft de boeken, die zij uitkiest uit hetgeen haar wordt aangeboden, en die zij met geld en medailles beloont, ter landsdrukkerij uit; zij stelt ze bij die instelling tegen zeer lagen prijs verkrijgbaar».

1

Ik vrees dat men uit die woorden al licht zal opmaken iets wat de schrijver misschien er niet meê bedoeld heeft. In geen geval zal de lezer daardoor te weten komen, hoe volstrekt onbeduidend de teelt uit de gouvernementeele broeikas is, vergeleken met hetgeen te Samarang en Solo gedrukt werd. Wie er belang in stelt vergelijke eens 't magere lijstje aan 't hoofd van Dr. v. Limburg Brouwer's artikel met de werken vermeld in 't Bibliographisch overzicht van den heer Boele van Hensbroek. En dan loopt dit laatste nog maar tot 1875 en is het ook anderszins niet geheel volledig. Zoo ontbreekt er in o. a. de opgave van den bij v. Dorp verschenen Rama,

<sup>1)</sup> In het oorspronkelijke stuk stond "tien", doch dit stuk is 44 jaar geleden geschreven Inoot van den Corrector .

een der hoofdwerken der Javaansche letterkunde, en van de te Solo uitgegeven Babads in dichtmaat.

Niet de regeering, maar de particuliere nijverheid heeft ons klassieke werken, zooals de Damar Woelan, de Rama, de Kantjil, enz. bezorgd. «De regeering vervult de rol van boekhandelaar» lezen we. Dat is heel lief van de regeering, maar zij heeft, als regeering, geen verstand van boeken, noch van den boekhandel. Zij kan voor zulke onbruikbare drukken als de Nitisastra Kawi en voor de geschiedenis van Bontekoe en William Okeley ongevenredigde sommen gelds uitgeven, maar zij kent de behoeften niet van den Javaan, en nog veel minder die van de wetenschap.

Inderdaad, behoefte aan sulke lectuur heeft de Javaan niet. Men maakt eene literatuur voor hem, en hij heeft geenen lust in dezelve. Natuurlijk; hij heeft slechts behagen in hetgeen door zijne voorouders gewrocht is of uit zijn eigen boezem opwelt. Ook moet men niet te veel in eens vergen; zijn smaak is nog niet genoeg ontwikkeld om de klassiciteit te kunnen waardeeren van de geschiedenis van Bontekoe en die van den Braven Hendrik. Zelfs is het te vreezen dat hij de diepzinnige paedagogische wijsheid die er in de Woelang goeroe (Wenken voor den onderwijzer) en in de Woelang moerid (Lessen voor den leerling) steekt, niet naar waarde zal weten te schatten.

Het feit dat er op Java door particulieren zooveel, en daaronder voortreffelijke, Javaansche klassieke geschriften gedrukt werden, pleit èn voor den ondernemingsgeest der uitgevers èn voor den leeslust der inlandsche bevolking, want de koopers dier boeken zijn, met niet noemenswaardige uitzonderingen, inlanders. Alles verandert, ook de inlander. Dat zoo weinigen dit bespeuren, lijkt vreemd en is toch in den grond zoo eenvoudig. Om eene verklaring hiervan te geven, zij het mij vergund eene anecdote mede te deelen.

In mijne jonge jaren heb ik in Gelderland een hoogbejaarden man van 92 jaren gekend. Hij had een zoon die reeds over de zeventig was. Eens toen de laatste eene reis deed naar Parijs en langer uitbleef dan zijn vader gewenscht had, werd deze brommig en als iemand hem naar den zoon vroeg, zeide hij: «ik weet niet wat die kwajongen zoolang in den vreemde uitvoert; hij verteert maar geld zonder dat hij er iets aan heeft. Maar zoo is de jeugd».

Zie, voor den meer dan negentigjarigen grijsaard was de zeventiger nog steeds een kwajongen, een jeugdige onbezonnene. Zoo is ook, voor 't vaderlijk oog van de regeering, de Javaan nog steeds de kinderlijke, onnadenkende inlander.

#### Naschrift op:

## Over de beteekenis van sommige Javaansche uitdrukkingen

DOOR

Radèn Mas Adipati Ario Tjondro Negoro.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned. Indië, 4° Volgreeks, dl. II.

's-Gravenhage, 1877.



Het is mij eene zeer aangename verrassing dat mijne opmerkingen in 't 3° stuk der vierde volgreeks aanleiding hebben gegeven tot mededeelingen van de zijde van den Regent van Koedoes, den ook hier te lande zoo wel bekenden schrijver der Reizen van Poerwo Lelono. Het eenigste wat ik betreur — en zeker alle belangstellenden met mij — is dat die aanteekeningen van den geëerden Schrijver zoo kort zijn. Moge hij door zijne blijvende medewerking toonen dat de geuite klacht in 't vervolg niet meer van toepassing zal wezen.

Een paar opmerkingen wenschte ik hieraan toe te voegen. Ik begin met het laatste, de verklaring van nguṇḍuh mantu. Natuurlijk neem ik gaarne aan wat de Regent van Koedoes mededeelt, maar moet dan tevens wijzen op de daarvan afwijkende verklaring van C. F. Winter. Deze toch zegt in de 16e zamenspraak:

Ngunduh mantu iku apa? Pënganten estri sasampun ing ñipëng sëdalu ing griyanipun marasëpuh, sontënipun mantuk akaliyan ingkang jalër.

D. i. «Wat is nguṇḍuh mantu?» «Dat de jonggetrouwde vrouw 1), na een nacht ten huize harer schoonouders geslapen te hebben, den volgenden avond met haren echtgenoot (naar 't ouderlijk huis) terugkeert.»

Volgens de verklaring van den Schrijver van Poerwo Lelono's Reizen verstaat men er daarentegen onder «dat de bruid voor de eerste keer met haren echtgenoot bij hare schoonouders komt».

Een van beide, of Winter heeft gedwaald, of het gebruik is niet overal op Java eenvormig. In de door mij aangehaalde plaats uit de Babad in proza kan er van een halen «der bruid van haar ouderlijk huis» ook geen sprake wezen, daar zij dat reeds verlaten had en met haren man samenwoonde.

Naar aanleiding van de voorgestelde verbetering van tengah in hing tengah, zij opgemerkt, dat men in proza natuurlijk het laatste zou zeggen; maar het aangehaalde vers is uit de poëtische Babad; daar kan tengah niet in hing tengah veranderd worden, want daardoor zou de versmaat gestoord worden.

Ten aanzien van pranakan zij opgemerkt dat de Javaan niet altoos het begrip van «halfbloed» er aan hecht; ik verwijs kortheidshalve naar het Handwoordenboek i. v.

<sup>1)</sup> Dit is hier bedoeld; het Nederlandsche woord "bruid" heb ik hier vermeden daar het tot misvatting aanleiding kan geven.



### Het Javaansch Wayangstuk Irawan rabi.

Verslagen en Mededeelingen der Kon. Akademie van Wetenschappen, afd. Letterkunde, 2º Reeks, dl. 1X.

Amsterdam, 1880.



Het is een verblijdend teeken des tijds, dat ontwikkelde Javanen met zekere belangstelling kennis beginnen te nemen van hetgeen door Europeanen over de Javaansche letterkunde geschreven wordt. Natiwelijks had de regent van Koedoes, Radèn Mas Adipati Ario Tjondro Negoro, in een onzer vaderlandsche tijdschriften 1) in goed Nederlandsch de verklaring gegeven van eenige Javaansche uitdrukkingen en spreekwijzen, of onze Akademie ontving, dank zij de welwillendheid van den landvoogd van Nederl. Indië, het afschrift van een Wayangstuk, welks tekst de rijksbestierder van Soerakarta door zijnen dalang had doen opschrijven en aan 't Bataviaasch genootschap ten geschenke aangeboden. Zonder twijfel heeft de rijksbestierder een blijk willen geven, dat hij bekend was met de pogingen om teksten van Wayangs machtig te worden, en tevens bezield met den wensch om van zijnen kant die pogingen te ondersteunen.

In de overtuiging, dat mijne medeleden met belangstelling 't een en ander omtrent het ons toegezondene HS. willen vernemen, heb ik het als niet meer dan mijn plicht geacht enkele bijzonderheden over het handschrift en den inhoud mede te deelen.

Het stuk draagt ten titel Irawan rabi, d. i. «Irāwān's huwelijk». In de hoofdtrekken onderscheidt het zich niet van de andere reeds uitgegeven stukken aan de zoogenaamde Wayang pürwa ontleend; het overtreft die slechts in uitvoerigheid en in gladheid van stijl. Ook wordt alles wat betrekking heeft op de vertooning van het tooneelspel, de mise-en-scène der figuren, de muziek enz. veel nauwkeuriger opgegeven dan in de bovenbedoelde Wayangstukken. In een aanhangsel vinden wij de opgave van de verschillende melodieën op muziekinstrumenten uit te voeren en van de deunen of recitatieven door den dalang voor te dragen. De opsteller van die opgave, d. i. de dalang zelf, toont een helder besef er van te hebben dat er eene innige harmonie behoort te bestaan tusschen de dramatische stemming, in de gesproken woorden uitgedrukt, en de muziek. Het aantal melodieën is zeer beperkt, hetgeen niet als een gebrek mag aangemerkt worden, dewijl de muziek bij de Wayang-vertooning altoos een zeer ondergeschikte rol te vervullen heeft. In de keuze der recitatieven is den dalang groote vrijheid gelaten, met dien verstande dat de aard van het zangerige

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Bijdragen tot de taal-, land- en volkenkunde van Nederlandsch Indië,  $2^{4\circ}$  deel,  $8^{4\circ}$  stuk,  $4^{4\circ}$  volgreeks.

metrum eener tot recitatief gekozen strophe in overeenstemming is met de stemming van den persoon, welke na het recitatief ten tooneele gevoerd wordt. De door den dalang van ons stuk gebezigde recitatieven — Suluks genaamd — zijn altemaal strophen uit Oudjavaansche gedichten; zoo is N°. 1 de aanhef van den Arjuna-Wiwāha; N°. 2 strophe 17 van 't Bhārata-Yuddha; N°. 3 strophe 75 van hetzelfde gedicht; enz. Zulke recitatieven heeten Suluk, d. i. toespeling, innuendo, aanduiding hetzij in bedekte termen of anderszins van hetgeen bedoeld of te verwachten is. Daar die Suluks onveranderlijk getrokken zijn uit Oudjavaansche gedichten in eene verouderde taal, zijn ze deerlijk verknoeid. Trouwens het is noch den dalang noch den toeschouwers om den inhoud dier strophen te doen, maar om den rhythmus der verzen, die alle volgens de regelen der Sanskrit-prosodie gebouwd zijn.

De Irawan rabi behoort, wat zijn inhoud betreft, tot den sagenkring van 't Mahā-bhārata. Schier al de hoofdpersonen van 't Indische heldendicht treden ook in het tooneelstuk op, maar op eene wijze die ons het recht geeft tot het besluit dat het verhaal omtrent Irāwān's huwelijk en wat daarmede in onmiddellijk verband staat, van zuiver Javaansche vinding is. Reeds uit de anachronismen, die in de Wayang voorkomen, blijkt duidelijk genoeg dat Irāwān's huwelijk niet aan de Indische letterkunde ontleend kan zijn. Irāwān, de vrij onbeduidende held van het stuk, de zoon van Arjuna en Ulūpī, wordt in 't Mahā-bhārata 1) vermeld als een dapper strijder die na roemrijke wapenfeiten sneuvelt door de hand van den reus Ārṣyaçṛnggi. Nog schraler is hetgeen in 't Kawi Bhārata-Yuddha, strophe 157, van hem wordt meegedeeld: het bepaalt zich tot de vermelding dat hij de zoon was van Arjuna en Ulupuy (Skr. Ulūpī) en in den strijd tegen den reus Çṛnggī (sic) sneuvelde.

Ik zal hier niet verder uitweiden over de overige personages die voor een deel, gelijk ik reeds zeide, oude bekenden zijn, doch anderdeels gewrochten van Javaansche verdichting. Zulke bijzonderheden kunnen gevoegelijk achterwege blijven bij de vermelding van den hoofdinhoud van het stuk, waartoe ik thans overga.

Bij den aanvang worden wij verplaatst naar de hofstad Dvāravatī (al. Dvārakā). Koning Kṛṣṇa, die zijne dochter Siti-sari verloofd heeft aan Irāwān, draagt aan zijnen zoon Sāmba op om de toebereidselen voor de aanstaande ontvangst van den bruidegom met ijver voort te zetten. Terwijl vader en zoon zich verheugen in het blijde vooruitzicht, ontvangt Kṛṣṇa bezoek van zijn ouderen broeder Baladewa, die onbekend met de verloving

<sup>1)</sup> Boek 6, 75, 12; vooral 90, 49 vgg., waar zijn strijd en dood beschreven wordt.

van Siti-sari met Irāwān, hare hand komt vragen voor Prins Lakṣmaṇa, anders genaamd Saroja-Binangun, d. i. ontloken waterroos, den zoon van Suyodhana den Kaurava. Bij het vernemen dat Kṛṣṇa reeds anders over de hand zijner dochter beschikt heeft, ontsteekt Baladeva in toorn en eischt hij van zijn broeder dat deze de zaak met Irāwān afmake. Kṛṣṇa, als de jongere, geeft toe en belast kalm denzelfden Sāmba, wien hij straks te voren opgedragen heeft voor de bruiloftsfeestelijkheden te zorgen, met de taak, zich naar Madukara, Arjuna's en Irāwān's verblijfoord, te spoeden en de boodschap over te brengen, dat van het voorgenomen huwelijk niets kan komen. Sāmba begeeft zich op weg en terzelfder tijd zendt Baladeva zijn vizier Pragata naar Hāstina, den rijkszetel van den Kaurava-vorst, ten einde prins Lakṣmaṇa te ontbieden om naar Dvāravatī over te komen en zijn bruid te ontmoeten.

Terwijl dit te Dvāravatī plaats had, was Irāwān van huis, om op last zijns vaders aan den kluizenaar Bhagavān Kaņva, anders geheeten Djaya-Wilapa, kennis te geven van zijn aanstaand huwelijk met de koningsdochter van Dvāravatī. De eerwaardige kluizenaar wenscht den jonkman van harte geluk met die heugelijke gebeurtenis en laat het bij die gelegenheid niet aan de min of meer toepasselijke wijze lessen en vermaningen ontbreken, zoodat Irāwān wel voldaan over zijn uitstapje den terugtocht aanneemt. Onvoorzichtig genoeg had hij geen ander gevolg bij zich dan de alles behalve krijgshaftige hansworsten Semar en diens twee zoons. Die onvoorzichtigheid, waaraan Arjuna even groote schuld had als Irawan zelf, ware den laatste bijna duur te staan gekomen. Nauwelijks had hij zich in een dicht bosch begeven, of hij werd onverhoeds aangevallen door een paar reuzen, die zeker Reuzenvorst, Koronda-Geni, op hem afgestuurd had. Koronda-Geni was namelijk ten gevolge van een droomgezicht smoorlijk verliefd geworden op Siti-sari en om zich van zijn medeminnaar Irāwān te ontslaan, besloot hij, na rijp beraad, de toevlucht te nemen tot het eenvoudige en radicale middel, den gevaarlijken mededinger te laten ombrengen. Het was een geluk voor Irāwān, dat zijn oom Bhīma te Pamenang in ongerustheid over de veiligheid van den zorgeloos reizenden jongeling zijnen geduchten zoon Ghatotkaca er op uit had gezonden om zoo mogelijk de gevolgen der roekeloosheid van zijn neef te voorkomen. De trouwe Ghatotkaca komt ter goeder ure toeijlen om Irāwān aan een wis verderf te ontrukken. Van de aanvallers worden eenigen gedood, een paar op de vlucht gejaagd, en na aldus den verraderlijken aanval afgeweerd te hebben, gaan de twee neven naar Pamënang.

Gedurende de afwezigheid van Irāwān was intusschen Sāmba te Madukara aangekomen en had hij aan Arjuna het doel zijner reis medegedeeld.

Arjuna is ten hoogste vertoornd over de trouwbreuk van den zwakken Kṛṣṇa en in zijne verontwaardiging neemt hij het eenigszins ondoordachte besluit alle betrekkingen met het hof van Dvāravatī af te breken. Hij laat aanstonds zijn zoon Abhimanyu en diens vrouw, Siti-Sundari, de oudste dochter van Kṛṣṇa, bij zich ontbieden. Zoodra het jeugdig echtpaar in zijne tegenwoordigheid gekomen is, klaagt Arjuna over de smadelijke bejegening, welke hij van Kṛṣṇa ondervonden heeft en geeft zijn stellig voornemen te kennen om den hoon, hem aangedaan, te wreken. Hij eischt dan van Abhimanyu, dat deze zich van zijne vrouw scheide en haar terugzende naar haren vader. De echtelingen, die elkander oprecht liefhebben, stellen alle pogingen in het werk om den slag, die hun geluk zoo eensklaps wreedelijk dreigt te verstoren, af te weren; doch te vergeefs, Arjuna blijst onverzettelijk. Siti-Sundari ziet met weêrzin zich gedwongen om haren man te verlaten en de reis naar haar vader's hof te aanvaarden, terwijl Irāwān, die onder de bedrijven te huis is gekomen, aangewezen wordt om haar te volgen. De treurende Abhimanyu wordt door Arjuna medegenomen naar Ngamarta (Skr. Mārtitikāvata), de verblijfplaats van den oudsten der Pāṇdava's, Yudhisthira.

De gebeurtenissen die in de familie der Pāṇḍava's teleurstelling en droefheid baarden, waren voor hun verbitterde tegenstanders, de Kaurava's, even zooveel redenen tot zelfvoldoening en vreugde. Toen Suyodhana, omringd van zijne getrouwen, Droṇa, Çakuni en Kṛtavarmā ¹), te Hāstina in een plechtig gehoor Pragota, den vizier van Baladeva, ontving en van deze de tijding vernam, dat Kṛṣṇa de verloving van Siti-Sari met Irāwān verbroken en er in toegestemd had de hand zijner dochter aan prins Lakṣmaṇa te schenken, kende de vreugde der Kaurava's geen palen. Suyodhana zelf aarzelde nog een oogenblik, maar zijn voornaamste raadslieden, Droṇa en Çakuni, wisten de zaak in zulke schoone kleuren te schilderen, dat de koning toegaf en hij zijn zoon Lakṣmaṇa, onder begeleiding van een statigen stoet Kaurava's naar Dvāravatī liet vertrekken.

Middelerwijl had de reuzenvorst Koronda-Geni het bericht ontvangen van de nederlaag der door hem uitgezonden bravo's in den strijd tegen Irāwān en Ghatotkaca. Hij snoof van woede en wilde rechtstreeks een krijgstocht tegen Dvāravatī ondernemen, om het voorwerp zijner liefde met geweld machtig te worden. Nadat echter de eerste opwelling van gramschap voorbij was, leende hij het oor aan de raadgevingen zijner pleegmoeder, die hem wist te beduiden, dat het veel beter was Siti-Sari te laten schaken. Layar-Mega — zoo heette de pleegmoeder — biedt zich zelve voor de uit-

<sup>1)</sup> In 't Javaansch verbasterd tot Kutamarma.

voering van die netelige onderneming aan, en verzoekt slechts begeleid te mogen worden door den trouwen reus Mingkalpa. Het plan lacht den heerscher der reuzen toe; hij geeft zijn toestemming en zijne handlangers tijgen op weg.

Omstreeks terzelfder tijd kwam de familiekring der Pāṇḍava's, ten gevolge van een samenloop van omstandigheden te Ngamarta bijeen. Yudhiṣṭhira, in gezelschap van zijn jongere broeders Bhīma, Nakula en Sahadeva, wordt verrast door de komst van Ghaṭotkaca, die vertelt wat hem en Irāwān met de reuzen wedervaren is. Kort daarop verschijnt ook Arjuna met zijn zoon Abhimanyu. Arjuna draalt niet met mede te deelen, welke grievende behandeling hij van Kṛṣṇa ondervonden heeft en tot welken harden maatregel hij is overgegaan om zijne gekrenkte waardigheid te wreken. Yudhiṣṭhira geeft niet onduidelijk te kennen, dat hij, Arjuna, overijld en onberaden gehandeld heeft en besluit in overleg met Bhīma om Ghaṭotkaca naar Dvāravatī te zenden, ten einde nog grootere onheilen te voorkomen.

Opnieuw worden wij nu weder verplaatst naar Kṛṣṇa's hofstad. Sāmba is van zijne reis teruggekeerd en geeft verslag van hetgeen hij verricht heeft. Weldra komt ook Siti-Sundari met het bericht, dat haar huwelijk op bevel van Arjuna ontbonden is. Deze tijding klinkt Kṛṣṇa onaangenaam in de ooren, doch heeft niet de uitwerking, dat ze hem afbrengt van zijn eens genomen besluit, om zijne dochter Siti-Sari aan prins Lakṣmaṇa uit te huwelijken.

Onderwijl treden op de drie gemalinnen van Kṛṣṇa; Jāmbavatī, de eigen moeder van Siti-Sundari, Rukmiņī en Satyabhāmā, vergezeld van Siti-Sari. Allen heeten de jonge vrouw hartelijk welkom. Deze antwoordt met de gewone plichtplegingen, doch verzwijgt de ware oorzaak van hare overkomst, en geeft als reden van haar onverwacht bezoek op, dat zij hare jongere zuster in de bruidsdagen behulpzaam wenscht te zijn. Onder voorwendsel van vermoeid te wezen ten gevolge van de reis en behoefte te gevoelen aan een verfrisschend bad, weet zij Siti-Sari over te halen, haar naar den tuin, waar gelegenheid tot baden is, te begeleiden. Zoo gezegd, zoo gedaan. Zoodra de beide zusters na zich verkwikt te hebben uit het bad stijgen, ontwaren zij in de nabijheid een manspersoon. Het is Irāwān. Wie ook vreemd opkijken mocht, zeker niet Siti-Sundari, want het was juist op haar aansporing, dat de jonkman dien roekeloozen stap waagde. Des te grooter was de ontsteltenis van Siti-Sari, en toen haar voormalige bruidegom haastig toetrad en hare hand vatte, vlood zij verschrikt weg. Op het geroep harer oudere zuster komt echter het argelooze meisje terug en ditmaal overwint Irāwān alle aarzeling en maakt gebruik, of liever misbruik van hare bedeesdheid, om zich de rechten van een echtgenoot toe te kennen.

Terwijl de twee gelieven — als wij ze zoo noemen mogen — zich alleen in een koepel bevinden, worden hun handelingen bespied door de twee handlangers van den reuzenvorst, die uitgezonden waren om Siti-Sari bij de eerste de beste gelegenheid op te lichten en in de armen van hun hartstochtelijk minnenden koning te voeren. Wie weet of de beraamde aanslag niet gelukt zou zijn, ware Ghatotkaca, die ingevolge der opdracht van Yudhisthira en Bhīma, als een schutsengel een wakend toezicht hield op Irāwān, niet tusschen beide gekomen. De wonderkrachtige zoon van Bhīma heeft nu eene ontmoeting met de verspieders, waarvan hij een doodt, terwijl de andere, de reuzin Layar-Mega, ontsnapt. In een gesprek, dat hij daarop met Siti-Sundari heeft, vordert deze van hem, dat hij de twee gelieven onder zijne hoede zal nemen en naar Ngamarta voeren. Aan dat verlangen wordt voldaan.

Terwijl deze gebeurtenissen in den tuin van het paleis plaats grijpen, komt Baladeva met Laksmana en gevolg aan het hof en stelt den bruidegom aan Kṛṣṇa voor. Zij zijn nog niet lang in een gesprek gewikkeld, toen Siti-Sundari ijlings naar binnen stort en de mare brengt, dat Siti-Sari door een reus ontvoerd is, terwijl de andere aanrander door den tuinwachter is geveld. Op raad van Drona wordt besloten het lijk van den reus te onderzoeken, ten einde zoodoende te trachten den roover op 't spoor te komen. Het onderzoek door Drona en Baladeva ingesteld leidt tot het vermoeden, dat de reus door niemand anders den dood kon gevonden hebben dan door Ghatotkaca. De gevolgtrekking lag voor de hand, dat hij ook de schaker der prinses was. Om zich hiervan te vergewissen, besluit Baladeva kort en goed zich in persoon naar Ngamarta te begeven en Siti-Sari op te sporen. Nadat hij vertrokken is, bekent Siti-Sundari de ware toedracht der zaak aan haar vader. Het gevolg is, dat Kṛṣṇa nu zelf met haar naar Ngamarta vertrekt.

De mislukking van de zending der twee verspieders bleef den reuzenvorst niet lang onbekend. Van Layar-Mega, zelve ter nauwer nood aan het gevaar ontsnapt, ontvangt hij de tijding van den dood zijns dienaars. In woede ontstoken rukt nu Koroṇḍa-Gĕni met zijne heirscharen van monsters onverwijld tegen Ngamarta op.

Vóórdat het leger der reuzen deze stad bereikte, was deze het tooneel geweest van een anderen strijd. Nauwelijks toch was Ghaṭotkaca met Irāwān en Siti-sari veilig bij de zijnen aangekomen, of Baladeva en gevolg kwam ook. Er ontstaat eene hevige woordenwisseling, die zóó hoog loopt, dat Baladeva en de Kaurava's met Bhīma en Ghaṭotkaca handgemeen raken, met dit gevolg dat de Kaurava's jammerlijk het onderspit delven.

Nu verschijnt ook Kṛṣṇa met zijne oudste dochter. Na door Arjuna vrij

onzacht terecht te zijn gewezen, verklaart hij berouw te hebben over zijn gedrag ten aanzien van Irāwān. De zoen wordt getroffen en Siti-Sundari ziet haar beleid door den uitslag bekroond: zij wordt met haren echtgenoot Abhimanyu hereenigd.

Intusschen is het leger der reuzen de stad genaderd. Er ontstaat een verwoed gevecht dat eindigt met het sneuvelen van Koronda-Geni en de vernieling van zijn gansche heir. In vrede en vriendschap neemt Kṛṣṇa van Yudhiṣṭhira en de Pāṇḍava's afscheid en keert naar Dvāravatī terug. En hiermede eindigt «Irāwān's huwelijk».

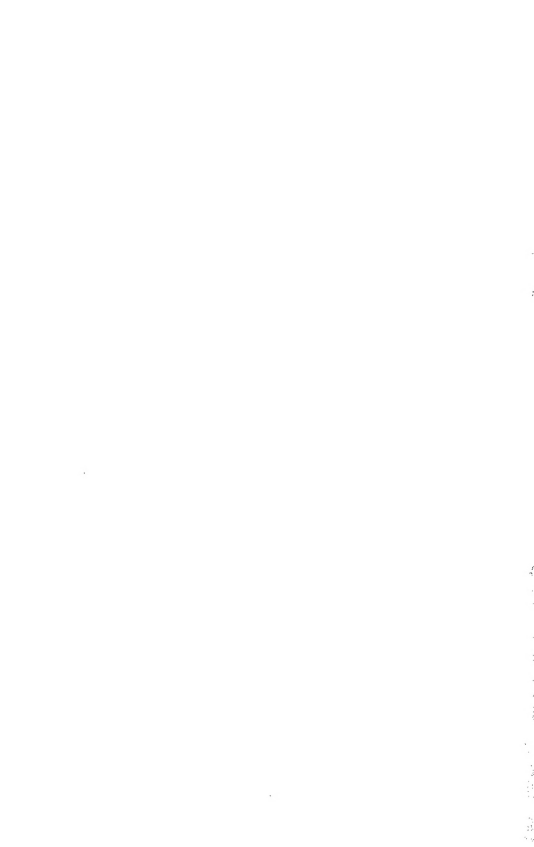
«Over dit tooneelstuk komen nadere mededeelingen voor in de notulen van het Bataviaasch Genootschap van kunsten en wetenschappen van Januari 1879», lezen wij op den omslag van het aan de Kon. Akademie toegezonden afschrift. Daar gezegde notulen nog niet tot ons gekomen zijn, weten wij niet van welken aard die mededeelingen zijn, en dus ook niet, welke plannen ten aanzien der uitgave van den tekst het bestuur van het Bataviaasch Genootschap heeft. In allen gevalle zullen zes andere tooneelstukken, namelijk de Halap-halapan Erawati en vijf andere welke zich daarbij aansluiten, waarvan gewag gemaakt wordt in de notulen B. G. van 16 Juli en 15 October 1878, den voorrang hebben. Uit die zelfde notulen toch blijkt, dat tot de uitgave der zes bedoelde stukken besloten is. Wij twijfelen niet of het deel der verhandelingen, bestemd om den tekst dier Wayangs te bevatten, zal eene waardige plaats innemen onder de werken van het Bataviaasch Genootschap.



## Losse aanteekeningen op het boek van den Kantjil.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 4º Volgreeks, dl. IV.

's-Gravenhage, 1880.



Met de uitgave van de Sčrat Kantjil heeft Dr. W. Palmer van den Broek een goed werk gedaan. Hij heeft daardoor degenen die het oorspronkelijke kunnen verstaan aan zich verplicht en zou, geloof ik, ook op de erkentelijkheid van een grooter publiek mogen rekenen, indien hij er toe konde besluiten den Nederlandschen lezer met den hoofdinhoud van 't gedicht bekend te maken. Hetzij men de Javaansche dierensage in onmiddellijk verband beschouwt met de Dongèngs uit de dierenwereld bij andere volken in den Archipel, of wel de vergelijking verder uitstrekt tot de gelijksoortige verhalen en fabels in Indië, Griekenland en ons Westen, in meer dan één opzicht verdient ze opgenomen te worden in de beschouwingen over de geschiedenis en ontwikkeling der half satirisch-zedekundige, half epische vertellingen aan de dierenwereld ontleend. «Wie niet sterk is, moet. slim zijn», dat is de moraal van den Kantjil, evenzeer als van den Reinaart, en nauw verwant zijn de beginselen waarvan de Indische fabelboeken, inzonderheid het Pañcatantra, doortrokken zijn. Slimheid zij het wapen van den weerlooze, samenwerking en kameraadschap het verweermiddel der zwakken tegen de machtigen die het vette der aarde genieten, zonder het verstand in pacht te hebben; ziedaar de hoofdbeginselen welke men overal in de vertellingen over de dierenmaatschappij terugvindt. Mocht men hiertegen inbrengen dat de Aesopische fabelen der Grieken wel is waar lessen van levenswijsheid geven, maar niet bij voorkeur voor de zwakken en geringen in den lande bestemd schijnen, dan zou ik antwoorden dat de vertelsels omtrent Aesopus zelven des te duidelijker de zegepraal van den lichamelijk zwakken en maatschappelijk laag staanden slaaf over anderszins machtigere personen verheerlijken.

Levert de inhoud van den Kantjil genoeg stof tot beschouwingen die voor een grooter publiek van belang kunnen gerekend worden, de wijze waarop de tekst is uitgegeven biedt den beoefenaars der Javaansche letterkunde alleszins de gelegenheid aan om het door den uitgever ons geschonkene met opmerkingen, toevoegselen, en hier en daar misschien met verbeteringen te verrijken. Van meer dan ééne bevoegde hand had ik reeds eene aankondiging van deze uitgave verwacht; tot nog toe echter is die verwachting niet vervuld en daarom neem ik zelf de pen op, niet om eene uitvoerige beoordeeling van 't werk te geven, maar in de hoop dat vakgenooten zullen voltooien wat ik begonnen ben.

Dr. Palmer van den Broek heeft zich voor de vaststelling van den tekst

van 4 HSS. bediend; bij verschil van lezing heeft hij meestal het Leidsche HS. (A) gevolgd, behalve waar hij reden meende te hebben aan andere lezingen de voorkeur te moeten geven. Als men bij ondervinding weet welke vrijheden de Javanen zich ten opzichte der handschriften veroorloven, zal men in redelijkheid niet anders verlangen en zich, althans bii eene eerste tekst-uitgave, er mede tevreden stellen dat de uitgever zich meer door zijn smaak dan door een vast stelsel heeft laten leiden. Op enkele plaatsen heeft Dr. P. v. d. B. de lezing aller vier HSS. verworpen om zijne eigene er voor in de plaats te stellen. Ook daartegen bestaat geen bezwaar. en ik voor mij geloof dat men in die richting gerust nog verder mag gaan. Zoo b.v. is het klaar dat in IV, 33 de woorden tinumpak dadi enz. tot aan jënëngi in 34 een inlapsel zijn, dat den gang van 't verhaal verbreekt. Immers het feit vermeld in de woorden «de olifant werd achtergelaten» en het andere dat de ever, tijger en 't dwerghert aan de rivier komen en aan 't werk tijgen waren reeds vermeld. Ook in dit geval, als zoo dikwiils elders in Javaansche en Kawi-HSS., verraadt zich de interpolatie daardoor dat het laatste woord der ingeschoven verzen gelijkluidend is met dat wat onmiddellijk het invoegsel voorasgaat; hier is het jenengi. Zeer terecht heeft de uitgever elders vijf geheele coupletten (achter III, 22, 4) uitgelaten; alleen zou ik meenen dat hij nog niet genoeg geschrapt heeft en het inschuißel laten beginnen achter lumaris in 21, tot aan rukmi in 22.

Hier en daar is de tekst in alle HSS. onverstaanbaar en zonder twijfel bedorven. Zoo leest men II, 38: Apa iku lambe nira, lambe gëndam matamu mata dësti, dene ingsun lagi ngrungu, iya ing tutur ira, raos ing tyas lir sëngsëm ing wanodyayu. De woorden matamu mata dësti zijn bare onzin; bedoeld is mantramu montra dësti; de tijger in verrukking over de wegslepende tonen die het dwerghertje weet voort te brengen zegt: «zijn uwe lippen tooverlippen (d. i. hebben ze tooverkracht)? uw tooverlied een minnetoover?» De bedoeling is volkomen duidelijk uit het later volgende sëngsëm en daardoor de herstelling der bedorven lezing verzekerd. In 't voorbijgaan merk ik op dat in II, 35 met A te lezen is sulemann aji mami (d.i. aji mami) en niet nabi mami, want Salomo is wel een profeet, maar «mijn profeet» is geen uitdrukking; wel «mijn heer, gebieder».

De drukfouten zijn door den uitgever grootendeels verbeterd; toch zijn er enkele nog aan zijne aandacht ontsnapt; o. a. V, 25 staat jajul; wat is dat? Vermoedelijk bajul bedoeld. In III, 46 is tel. murbeng bumi «auctor mundi» voor mubeng bumi. Eene hinderlijke schrijffout treffen we aan in 't «Overzicht van den inhoud», waar als inhoud van 't 4de verhaal wordt opgegeven: «De kantjil steekt met behulp van schildpadden een rivier over»;

er moest staan «krokodillen»; zoo ook is in 't volgende verhaal te lezen «krokodil», in stede van «schildpad». Het 6de verhaal beschrijft niet «een wedloop tusschen den kantjil en een huisjesslak», maar tusschen hem en de huisjesslakken. — In IV, 51 eischt de maat aywa ana voor aywana; anders komt er eene lettergreep te kort. — In VIII, 8 is te l. agajih «vet» voor anggajih «bezoldigende». — In II, 6 l. sawa voor sawah.

In de spelling wijkt Dr. P. v. d. B. van de meest gebruikelijke in sommige punten af. Daarvan maak ik hem geen verwijt, maar ik moet gulweg bekennen dat het mij niet gelukt is een vasten regel in de door hem gevolgde schrijfwijze te ontdekken, en regelmaat mag men met recht van een Europeeschen uitgever eischen, tenzij hij uitdrukkelijk verzekert dat hij om bepaalde redenen de lezing der HSS. onveranderd verkiest te geven. Dit laatste doet de uitgever van den Kantjil volstrekt niet. Ik begrijp niet waartoe het dient nu eens te spellen dennulati, dennungkuli, dennadepi enz. enz., dan weêr den uger, den aruh-aruhi, den isin-isin enz., gelijk wij passim in de uitgave aantreffen. Van een verschil in uitspraak of van een etymologischen grond kan hier geen sprake wezen. Men kan er vrede mede hebben dat een uitgever, de HSS. volgende, yennana, nadyannalit en dgl. spelt, zonder daarom goed te keuren dat hij op dezelfde bladzijde (47) lamun ana schrijft. Ook is het noodeloos inconsequent naast een ngulap-ulap te schrijven marbukkarum, beide op bl. 15. Alles behalve navolgenswaard schijnt mij eene spelling als nusupping gelagahan op bl. 76, r. 14 afwisselende met si kañcil ing lampahhipun op bl. 15, r. 3, en soortgelijke.

Er zou over de Javaansche spelling of liever stelsels van spelling meer te zeggen wezen, indien ik niet vreesde den schijn op mij te laden alsof ik aan een zoo ondergeschikte zaak meer gewicht hechtte dan haar met recht toekomt. Ik mag hier echter niet nalaten de aandacht te vestigen op enkele gevallen waarin eene afwijking van de algemeen aangenomene schrijfwijze regelrecht in strijd is met het wezen der taal. Wanneer in IV, 45 geschreven wordt nitiniteni in plaats van niteniteni (nitennitenni), dan is dit eene taalfout, een vergrijp tegen de spraakkunst. De regelen welke 't Javaansch bij de verdubbeling van een grondwoord in acht neemt zijn door Roorda in de Jav. Grammatica § 250, 2° (vgl. § 131 en § 144) volkomen juist geformuleerd. Het waarom van den daar aangegeven regel heeft Roorda niet meêgedeeld en daarom zal ik in 't kort herhalen wat ik reeds vroeger omtrent dit punt gezegd heb. Om de wording van zulke vormen als nitennitenni te begrijpen, moeten wij teruggaan tot het Oudjavaansch. Van pati wordt bijv. in de oude taal het transitief mat yani «dooden» gevormd; de frequentatiefvorm is dan matyamatyani. Daar nu ya in de jongere

taal in e overgaat, spreckt het van zelf dat alleen vormen als nitenitenimet den aard van 't Javaansch stroken.

Ook is het een taalfout, en wel eene dubbele, als er in III, 2 voorkomt samipan ing wana asri, «in de nabijheid van een schoon woud», want vooreerst bestaat er geen woord samipan, wel samipa, en ten andere zou, zelfs indien het bestond, te schrijven geweest zijn samipanning of, wil men, samipaning, welk laatste de Kawi-spelling is. Samīpa is uit het Sanskrit en Kawi bekend genoeg, maar in de Javaansche woordenboeken staat het, voor zoover ik weet, niet vermeld, zoodat de uitgever het woord wel een plaatsje in zijn woordenlijstje had mogen inruimen.

De geheele Lijst van woorden en woordvormen die in Roorda's Handwoordenboek «niet of niet goed verklaard worden» behoort niet tot de best geslaagde gedeelten van deze uitgave van den Kantjil. Het lijstje is wel wat mager; veel van hetgeen er in staat is volstrekt overbodig, niet weinig is verkeerd. Ter wille mijner vakgenooten wil ik mijne losse aanteekeningen op die woordenlijst in alphabetische orde meêdeelen.

Adi, II, 6, eene minder nauwkeurige schrijfwijze voor andi of angdi = ande, ook wel onde (zie Hdw.) had wel vermeld mogen worden; adi ning pucang geng neki «te vergelijken met een pinangboom zijn grootte», d. i. gelijk een pinangboom zoo groot.

Amun, ngamun-amun «aanhoudend knorren en grommen» is te schrappen als reeds staande in 't Hdw. (bl. 50).

Narmada IV, 18 ontbreekt in de lijst. Het moet «rivier» beteekenen, en kan kwalijk iets anders wezen dan een verkeerde toepassing van 't Skr. Narmadā, de naam eener welbekende rivier, thans Narbadda geheeten. Het woord is mij in Javaansche geschriften nergens anders voorgekomen.

Ruñcang-ruñcung VII, 110 en 116, ontbreekt in de woordenboeken evenzeer als in de lijst. De beteekenis is mij onbekend.

(Kucira), ngucira. Dit laatste te vinden in Hdw. bl. 1015; ik zou het vertalen met «wegschuilen».

Kërud of kërut, ng ërut iets hard afvegen. Dit is verkeerd, ten minste wat de aangehaalde plaats betreft. Dáár is het handtastelijk, gelijk uit het volgende sikil lan tangan ira — talenana blijkt, \*iets vastbinden aan iets of met iets», zooals i. v. ërut in 't Hdw. behoorlijk is vermeld.

(Kloko), ngloko «niet gespannen zijn»; zoo reeds in Hdw. bl. 1026: «los, niet gespannen».

Debog VIII, 9 en 13, hetzelfde als gadebog, stam van een pisang, staat, voor zoover ik weet, in geen woordenboek en had dus wel in de lijst mogen opgenomen worden.

Dalĕjigan IV, 20. Te vergeefs heb ik het lijstje geraadpleegd om de beteekenis van dit woord te weten te komen.

Sĕrung, ñĕrung, muilbanden I, 21. Verkeerd, terwijl het Hdw. i. v. eenigszins omslachtig, doch in hoofdzaak juist, de uitdrukking ñĕrung cangkĕm omschrijft met «zich opzettelijk van wat lekker of begeerlijk is, onthouden». Als het dwerghertje tot den vraatzieken tijger zegt: cocote tan bisa ñĕrung dan beteekent dat natuurlijk: «je kunt den bek niet afhouden, (niet bedwingen)».

Suměbut VI, 12. Uit den samenhang is op te maken dat in sigra milar suměbut het laatste ongeveer hetzelfde moet beteekenen als sěbat-sébut «roef, roef», of fluks, ijlings; vgl. kuměbut (Hdw. i. v. kěbut), doch het ware toch wenschelijk geweest als de uitgever er niet het stilzwijgen over bewaard had.

Wëlatung V, 2 bind-rotting (pañjalin) ontbreekt èn in de lijst èn in 't Hdw. dat onder lantung aardolie, dus op een verkeerde plaats, een verdacht pañjalin latung vermeldt. Er bestond dus alle reden om wëlatung in de lijst op te nemen.

Longka, nglongka. Dit is eene schrijffout, bedoeld is longga, nglongga. Wat dit beteekent vindt men in 't Hdw. bl. 1028 en wel veel beter en vollediger dan in de lijst. Uit de bijgevoegde voorbeelden kon men weten dat nglongga eigenlijk «slurpen» beteekent. Dat in ons gedicht VIII, 6 sprake is van het slurpen van bloed, en niet van «drinken door een straal in den mond op te vangen», zal ieder toestemmen die zich de moeite geeft de plaats op te slaan.

Palirikan V, 50. Is dit «de oogen verdraaid hebben, scheel zien»? Vorm en beteekenis hadden in de lijst wel mogen vermeld worden, al was het maar met een vraagteeken.

Palegung — Overbodig; reeds i. v. malegung in 't Hdw. opgegeven. Desti, behoorlijk. — Onjuist; goed opgegeven in 't Hdw.

Duwët, kaduwët, voornemen. — Onnauwkeurig; beteekent «wat er omgaat (b. v. in iemands gemoed)»; vgl. kaduwët in 't Hdw., waar de zin te beperkt aangegeven is.

Joto, añjoto onbewegelijk stil zitten. Ik zie niet dat dit zooveel beter is dan Roorda's «onbewegelijk staan of zitten en den mond gesloten houden, een uitdrukking van stomme verbazing». Het eene is al even paraphraseerend als het andere.

nerweteh «grillig, vol kuren». — Neen: «zonderling», zooals goed in 't Hdw. wordt opgegeven.

Megung «zonder ophouden». Zoo dit in WW. opgegeven staat, dan dwalen de opstellers er van, want megung is hetzelfde als menggung

(zie Hdw. i. v.) dat men zou kunnen omschrijven door te zeggen, «met een schok, eene schuddende beweging zich losrukken». <sup>1</sup>) In III, 48 is haywa megung saking jahnam sewu tahun «moge ik in 1000 jaren niet uit de hel ontsnappen».

Minggu, zwijgen. Zeer juist, doch reeds vermeld in Hdw. i. v. Uit de Babad Padjadjaran heb ik aangeteekend minggu tan bisa ngandika.

Galeyor IX, 34 is klaarblijkelijk «wankelend staan», van katjangboomen waarbij daarom staken gezet worden. Het is dus hetzelfde als galoyor, doch had wel mogen vermeld worden daar de woordenboeken het niet schijnen te kennen.

Gambuh IV, 57. Wat is hiermede bedoeld in dimen gambuh manawa katrajang toya? Ik vermoed «bedaard» of «zich bedaard houden». Noch de lijst, noch de woordenboeken komen mijne onkunde te hulp.

Brayut en broyod. De gissingen, welke de uitgever hieromtrent oppert, schijnen mij volstrekt onaannemelijk. Mij dunkt dat in mëngko yen wis ginodi, bërayutane akukuh IV, 57, de drie laatste woorden beteekenen «zijn gekneveld zijn, (bindsel), stevig» en dat in tangan kalih gulu sampun, tinalenan binaroyod V, 7 even kennelijk bedoeld is «vastgeklampt, gekneveld». Hiermede komt overeen wat Wilkens in WW. opgeeft van ambrayut, namelijk: «twee dingen tegen elkander vastbinden». De onderhavige woorden zijn, m. i., verwant met gayut, suyut en rayudan «slingerplant», eigenlijk eene plant die zich aan een ander «vastklampt». Het in Babad bl. 371 (vgl. Meinsma's aant. daarop) voorkomende bin ërayut ing renda mas zou ik vertalen: «omwonden met goud galon».

Běţok, aměţoki. Dit artikel is ontsierd door twee drukfouten; er is bedoeld běţot. Daarvan komt niet aměţoti, maar amběţoti, zooals men uit den tekst, waar volgens welbekende Javaansche wijze onnauwkeurig běţoti geschreven staat, zien kan. Ter loops zij opgemerkt dat walingi minder nauwkeurig met «grassprieten» vertaald wordt.

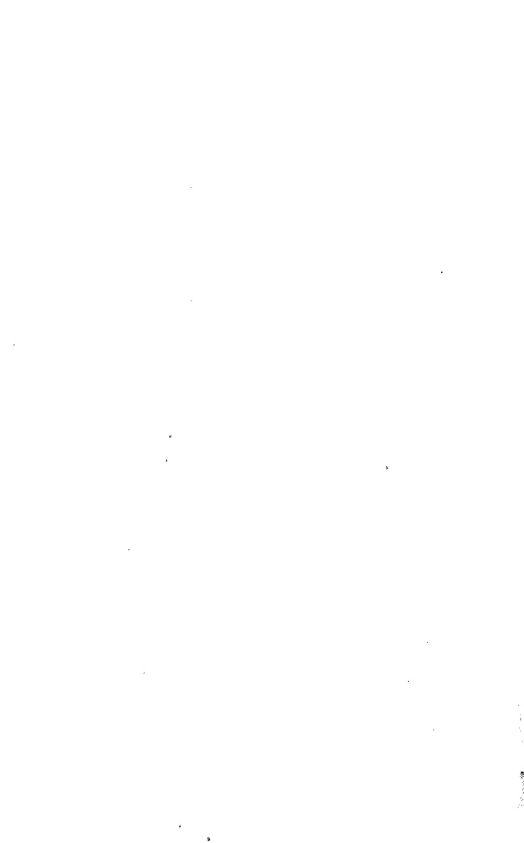
Bangkekan in IV, 39, vg. is niet in 't Hdw. te vinden, had dus wel in 't lijstje mogen opgenomen worden; het schijnt «gordel, middelrif» te beteekenen.

Er zijn in de lijst onderscheidene woordverklaringen waarvan ik de juistheid in twijfel trek, omdat ze niet passen in den samenhang, zonder dat ik iets beters er voor weet te geven. Zoo bijv. kan ik niet aannemen dat abëlandaran VII, 26 kan heeten «pret maken». Het zal wel even als gawe

<sup>1)</sup> In de Babad Padjajaran wordt er ergens van een paard gezegd, malang migung a nujah. Ook hier zul met migung == megung wel bedoeld wezen "zich los willen rukken met schokken".

belandaran in 33 en tatayungan belandaran in 27 «zwenkingen of gezwaai in de schuinschte maken, voltigeeren, zwaaien als een fat» uitdrukken.

Ik zal wel niet behoeven te verzekeren dat de weinige en weinig beduidende aanmerkingen die ik gemaakt heb, geenszins de strekking hebben iets te kort te doen aan de verdienste die Dr. Palmer van den Broek zich door zijne uitgave van den Kantjil verworven heeft. Bij 't betrekkelijk gering getal van beoefenaars van 't Javaansch is het van belang dat ieder hunner zijn oordeel doe kennen en dus ook zijn aanmerkingen niet achterhoude. Ik voor mij ben mij bewust zulks gedaan te hebben sine ira et studio.



#### Voorrede bij

#### Drie teksten van de Wayang Poerwå.

.

Sedert de overtuiging meer algemeen is geworden dat de te lang geminachte Wayangliteratuur in belangrijkheid bij geen ander gedeelte der Javaansche letterkunde achterstaat, is er binnen een betrekkelijk kort tijdsverloop veel verdienstelijks, zoowel in Indië als hier te lande, geleverd. Onder de tekstuitgaven nemen de «Drie-en-twintig schetsen van Wayangstukken (Lakons)» wier bewerking wij aan den Heer te Mechelen te danken hebben, de voornaamste plaats in. De heer Humme bezorgde eene uitgave van 't uitgewerkte Wayang-stuk Abiyasa, benevens vertaling. Van de hand van Dr. van der Vliet verscheen eene vertaling van het door wijlen Professor T. Roorda uitgegeven stuk Pandu, nadat van den Palasara, insgelijks door Roorda uitgegeven, reeds vroeger eene gedeeltelijke vertolking geleverd was door den heer Poensen. Van groote waarde voor de studie der Wayangs zijn ook de opmerkingen van Dr. van der Tuuk over de Maleische omwerkingen van oudere Javaansche stukken.

Waar zooveel blijken zijn gegeven van belangstelling, schijnt het overbodig een uitvoerig betoog te leveren dat de studie der eigenaardige Javaansche tooneelliteratuur waarde heeft, niet alleen voor geleerden, maar ook voor anderen die het karakter, de denkbeelden en zeden van den Javaan wenschen te leeren kennen. Men zal van mij, die bij meer dan één gelegenheid mijn gevoelen over de waarde der Wayangs te kennen gegeven heb, niet eischen dat ik het eenmaal gezegde herhale; er iets nieuws aan toevoegen kan ik niet; alleen mag ik niet verzwijgen dat ik met levendige vreugde deze uitgave van stukken begroet, waarmede èn het Bataviaasch Genootschap èn de Heer te Mechelen de beoefenaars van 't Javaansch opnieuw aan zich verplicht hebben. Aan het door den laatste tot mij gerichte verzoek om een woord van inleiding bij dezen bundel te voegen heb ik mij daarom niet willen onttrekken.

De drie stukken die hier worden uitgegeven om later gevolgd te worden door nog drie andere, waarvan de bewerking aan mijn ambtgenoot Vreede is toevertrouwd, komen wat den inhoud betreft overeen met de korte Lakons welke onder den titel van Semar djantur, Djaladara rabi en Alapalapan Surti-kanti de nommers 13—15 van de bovenvermelde «Drie-entwintig schetsen» uitmaken. Het eerste stuk heeft hier een anderen naam, Karta-wiyoga, naar den zoon van den vorst der Yakṣa's Kuroṇḍa-gĕni. De rol die deze Kartawiyoga speelt als schaker van prinses Erawati, dochter van Çalya, koning der Mādraka's (Monda-raka) is dezelfde als die van Mandradjit, zoon van een Dānava-vorst. Den titel van Semar djantur,

Semar's goochelarij, heeft de Lakon te danken aan een kluchtig tooneel, waar Semar, ten einde voedsel te krijgen voor zijnen heer, den van honger uitgeputten Ardjuna, goocheltoeren verricht, waarvan door de domheid zijner twee zoons en zijne eigen onhandigheid weinig terecht komt. Vermoedelijk heeft dat tooneel den toeschouwers zóó behaagd, dat het gansche stuk gewoonlijk daarnaar genoemd werd. Moeielijker te verklaren is het, waaraan de onbeteekenende persoon van den laffen schaker van Erawati het te danken heeft dat het stuk naar hem genoemd is.

Wanneer men de uitgewerkte stukken met de kortere Lakons vergelijkt. ziet men dat ondanks het verschil van eenige eigennamen het beloop der handeling hetzelfde is, ook al is hier en daar de volgorde der tooneelen eene andere. Niettemin kan men uit de verschillen, hoe gering ze ook zijn. veilig opmaken dat de Pakëms welke de Dalang van den Karta-Wiyoga, enz. gevolgd heeft eene andere redactie bevatten dan die wij in de Lakons aantreffen. Taal en stijl der uitgewerkte stukken is klaarblijkelijk jonger dan die der Lakons, doch daaruit kan men niets met zekerheid opmaken omtrent den betrekkelijken ouderdom der twee redacties, omdat de nieuwere tint van 't geheel in de Wayangs een gevolg kan wezen van de vrijheden die elke Dalang zich veroorloven mag. Ook hij moet eenigermate met zijn tijd medegaan. Ook de Javaansche maatschappij is aan de wet der veranderlijkheid onderworpen, evenals de onze, hoewel in minderen graad of althans op andere wijze. Nergens kan men het oude en het nieuwe zoo naïef met elkander verbonden zien als juist in de Wayangs. Terwijl ge op het eene oogenblik de goden en halfgoden der Indische mythologie ziet verschijnen, hoort gij op 't andere spreken van «de njai's van gepasporteerde flankeurs»; nu eens verneemt ge de klanken van een strofe uit een of ander Kawigedicht, dan weêr hoort ge een minziek maagdelijn en haren uitverkorene spreken in Hollandsch-Maleisch. Ook al wist men niet van elders dat Indiërs en Hollanders invloed op de Javaansche beschaving hebben uitgeoefend, dan zou men het kunnen leeren uit de volgende woordenwisseling tusschen de schoone, maar lichtzinnige Banuwati en den edelmoedigen, maar Don-Juanachtigen Ardjuna, of zooals hij vaak genoemd wordt, Pamade. Op bl. 94 van den bundel leest men hoe Banuwati om den jonkman te lokken hem «werda» toeroept:

Pamade, Pamade urdah! sapa itu orang malëm dan sondër-bawak tali-api?»

Waarop Ardjuna antwoordt:

«Kakang bok, prin; kita orang patrolli. Itu orang prampuwan tĕrlalu nakal; malĕm malĕm kalut(?) di atas tembok nyang tĕrlalu tinggi; nanti djatuh, mas».

Het gebruik van Maleische volzinnen moet klaarblijkelijk strekken om aan de teekening van sommige typen eene meer realistische tint te geven. Niet hetzelfde kan men beweren van de verzen uit de Oudjavaansche gedichten getrokken, de zoogenaamde Suluks, waarvan in deze drie Wayangstukken veel kwistiger gebruik wordt gemaakt dan in de tot nog toe bekende. Verscheidene van die Suluks worden meermalen herhaald, zoodat de voorraad waarover de Dalang te beschikken had zeer beperkt was. De inhoud dier verzen staat niet in 't minste verband met hetgeen in het stuk onmiddellijk volgt; slechts zelden komt er een naam in voor van een persoon die ook in de Wayang eene rol speelt, bijv. Ardjuna. Uit alles is duidelijk dat de Dalang van den inhoud der verzen zoo goed als niets begrijpt en van de maat waarin ze opgesteld zijn slechts zelden het rechte weet. Het is dan ook overbodig te zeggen dat de tekst van die verzen zonder onderscheid veel te wenschen overlaat.

De meeste dezer Suluks zijn ontleend aan 't Oudjavaansche Bhārata-Yuddha; sommige aan 't Rāmāyaṇa; een paar zijn er bij, die ik niet kan terecht brengen. Om een denkbeeld te geven hoe die verzen geleden hebben zal ik ter vergelijking eenige er van laten volgen, zooals ze in twee door mij gebruikte handschriften van het Bhārata-Yuddha voorkomen.

De strofe die op bl. 4 dezer uitgave voorkomt en verkeerdelijk als in Çikharinī-maat heet opgesteld te zijn, terwijl het in Pṛthvī-maat is, luidt in 't handschrift aldus:

lëngöng gati nikang hawan sabhasabhān iking Hāstina samantara tëkeng tëgal Kuru narāryya Kṛshnā'n laku sirang Paraçurāma Kaṇwa Janakādulur Nārada kapanggih irikang tëgal milu ri kāryya sang bhūpati.

De verzen die bl. 15 voorkomen worden ettelijke malen herhaald, o. a. bl. 64, 81 en 299, zoodat ze, men weet niet waarom, zich in eene zekere populariteit verheugen en tot de meest bekende schijnen te behooren, hetgeen men ook mag opmaken uit het feit dat dezelfde strofe in de Zamenspraken van Winter als proeve wordt medegedeeld. Evenals zoo straks is de maat Prthvī, niet Çikharinī 1). De strofe is 122 van het Bhārata-Yuddha:

mulat mara sang Arjjunāsēmu kamānuṣan kāsrēpan ri tingkah i musuh nirā'n paḍa kadang taya wwang waneh hana wwang anak ing yayah mwang ibu len uwānggĕh paman makādi nṛpa Çalya Bhīṣma sira sang dwijānggĕh guru.

<sup>1)</sup> De oorzaak der verwarring ligt daarin dat het aantal lettergrepen in beide maten even groot is.

De Suluk op bl. 31, herhaald bl. 46, enz. komt overeen met strofe 47 B. Y. in de maat Çārdūla-vikrīdita gelijk de Dalang — en ditmaal terecht — opgeeft:

lënglëng ramya nikang çaçāngka kumëñar mwang rëngga rūm ning purī mangken tanpa-siring halëp nikang umah mās lwir murūb ing langit tëkwan sarwwa-maṇik tawing-nya sinawung sākṣāt sēkar ning suji unggwan Bhānumatī 1) yan amrēm alangö mwang nātha Duryyodhana.

Op bl. 48 ontmoeten we strofe 255 B. Y. in Açvalalita-maat:

atha ri pējah ni sang prawara Somadattatanayan tēkap Çinisuta makin aparö Jayadratha tēkap sang Arjjuna Wrkodarāngarak amuk irika sa-Korawāngrēbut angēmbul ing çaraware sang Arjjuna 'n angasö makamuka sang dwijendra Kṛpa Çalya Karṇṇa Guruputra len Kurukula.

Aan de strofe op bl. 63, waarvan de maat eene varieteit van Krti is, beantwoordt st. 56 B. Y., aldus luidende:

meh rahināsēmu bāng hyang Aruṇa kadi netra ning ogha rapū çabda ni kokila ring kanigara sakētēr ni kidung ning akūng lwir wuwus ing winipañca papētak ing ayam wana ring pagagan mrāk anguwuh bhramarāngrabhasa kusuma ring parahasyan arūm.

In plaats van ons te verwonderen dat de Dalang de verzen slechts in gebrekkigen vorm kent, moeten wij het waardeeren dat hij op zijne wijze de oude taal van Java in eere houdt, en behooren wij ons zelven te verwijten dat er door onze vaderlandsche geleerden, hetzij in Indië of hier te lande, zoo luttel gedaan is om de kennis der Oudjavaansche letterkunde te bevorderen. Doch laat ik niet verder hierover uitweiden en liever terugkeeren tot de Wayang.

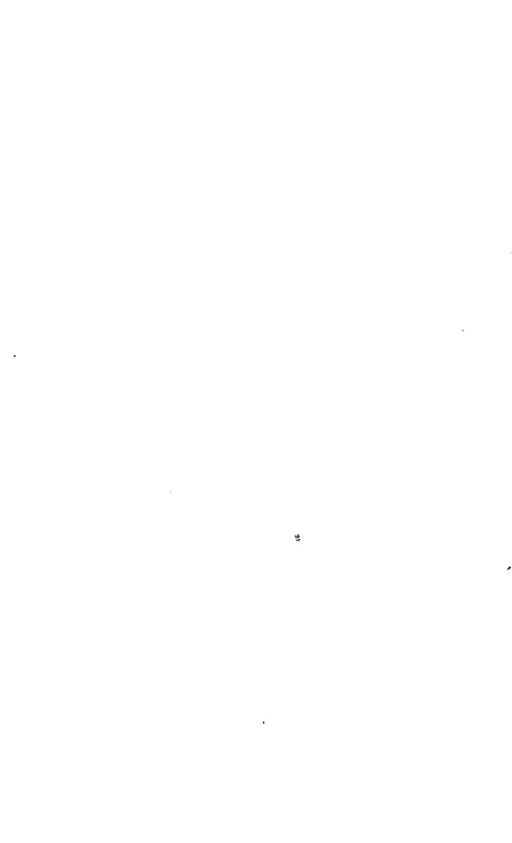
De drie tooneelstukken die in dit deel zijn afgedrukt, staan met elkaar in 't nauwste verband. De hoofdhandeling in het tweede is slechts eene voortzetting van die in 't eerste, zoodat beide een geheel vormen. Het derde stuk is niet zoo nauw met de vorige verbonden, maar de personen die er in voorkomen zijn toch grootendeels dezelfde; slechts één nieuw voornaam personage treedt op en hetgeen hij verricht is de schakel welke de Alapalapan Surti-kaṇṭi met het nog niet verschenen volgende stuk verbindt.

Omtrent de personen die ten tooneele gevoerd worden vindt men de voornaamste gegevens in Cohen Stuart's register op zijne uitgave van 't Brata-Yuda en in te Mechelen's lijst achter den tekst der door hem uitge-

<sup>1)</sup> Een andere lezing heeft Bhānuvatī.

geven Drie-en-twintig Schetsen. Met behulp van die twee registers en de opgaven aangaande de personen uit het Mahā-Bhārata, zooals die te vinden zijn in het groote Sanskrit-woordenboek van Böhtlingk en Roth, zou men thans reeds eene vrij volledige persoonsbeschrijving der goden, helden, enz. uit de Wayangs van den Bhāratacyclus kunnen samenstellen. Voor de verklaring van de soms zeer zonderlinge verbasteringen van Indische namen en van het ontstaan van eigennamen door misverstand is nog weinig gedaan, maar toch leveren de opstellen van Dr. van der Tuuk over de Maleische omwerkingen van oude Lakons daarvoor menige nuttige bijdrage; zoodat eene verzameling van al hetgeen nu bekend is, verre van onbelangrijk zou wezen.

Allen die het wel meenen met de studie van 't Javaansch zullen zeker met mij wenschen dat deze nieuwe uitgave van het Bataviaasch Genootschap bijval moge vinden, zoowel bij Javanen als bij Europeanen, en de belangstelling wekken van 't geleerde publiek.



## XI.

## FILIPPIJNSCHE STUDIES.



## Sanskritsche woorden in het Tagala.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned. Indië, 4° Volgreeks, dl. IV.

's-Gravenhage, 1880.



Onder de vreemde bestanddeelen van den woordenschat van het Tagala nemen de aan 't Sanskrit ontleende de eerste plaats in. Tot nog toe heeft niemand, voor zooverre mij althans bekend is, getracht die bestanddeelen te verzamelen, ofschoon Dr. van der Tuuk en de Abbé Favre niet in gebreke zijn gebleven in hun woordenboeken zulke woorden in het Tagala voorkomende te vergelijken in geval die tevens in het Bataksch en Maleisch gebruikelijk zijn. Het kwam mij voor, dat het wel der moeite waard zou wezen te onderzoeken welke Tagalsche woorden zich als uit het Sanskrit gesproten laten herkennen en die te verzamelen, dus hetzelfde te doen voor de hoofdtaal der Philippijnen wat reeds met meer of minder goed gevolg gedaan is voor het Javaansch, Maleisch en Bataksch. Om het mijne bij te dragen ter bevordering van bedoeld onderzoek, zal ik in de volgende bladzijden de uitkomsten van mijne eigene nasporingen mededeelen. De belangstellende lezer gelieve mijne bijdrage te beschouwen als eene eerste poging om tot eene volledige verzameling te geraken; in redelijkheid zal hij ook niet meer verwachten, wel wetende hoe moeielijk het vaak is een Sanskritwoord in de Polynesische talen te herkennen ten gevolge van allerlei gedaanteverwisselingen die het ondergaan heeft.

Die gedaanteverwisselingen zijn deels een gevolg van bepaalde klankeigenaardigheden, deels van gewaande analogie. In 't eerste geval levert het opsporen van den oorspronkelijken vorm weinig bezwaar op, doch in 't laatste kan het zeer licht gebeuren dat de oorspronkelijke identiteit van twee schijnbaar zeer verschillende woorden aan den blik van den waarnemer ontsnapt. Inzonderheid zal het laatste gebeuren indien niet slechts de vorm, maar ook de beteekenis van een woord, eene geheel eigenaardige wijziging ondergaan heeft, indien dus vorm en beteekenis geheel verloopen zijn.

Voorbeelden van zulk een verloop vindt men in het Tagala niet minder dan in 't Javaansch enz. Zelfs bij woorden die in betrekkelijk jongen tijd, uit het Spaansch, zijn overgenomen speelt gewaande analogie eene belangrijke rol. Zoo heeft de Tagalog o. a. uit het Spaansche domingo, Zondag, afgeleid een woord linggo, en daaraan den zin verbonden van «week». Hij heeft namelijk om opgevat als ware het 't inheemsche infix um 1), en daar dit o. a. dient ter aanduiding van iets dat begint, zoodat

<sup>1)</sup> De klanken u en o worden in het Tagala onophoudelijk met elkaar verward.

bijv. gumaling beteekent «goed beginnen te worden», van galing, goedheid, en daar met Domingo de week begint, heeft hij uit dit laatste een denkbeeldigen grondvorm dinggo geabstraheerd en daaraan den zin van «week» gehecht. De overgang van de Spaansche d, welke een linguaal is, in l verklaart zich van zelf.

Het is van belang na te gaan op welke wijze de Tagalog Spaansche woorden heeft behandeld om ze pasklaar te maken, in welk opzicht hij zich streng aan 't voorbeeld gehouden heeft, om uit zijne behandeling van Spaansche bestanddeelen te besluiten tot de regels die hij gevolgd heeft bij de overneming van Sanskritsche woorden. Het behoeft nauwelijks opzettelijk vermeld te worden dat de Tagalog bepaalde klanken die Spaansch en Sanskrit gemeen hebben, doch zijne eigen taal mist, regelmatig vervangt door een anderen welke het naast daarbij komt. In plaats van de hem ontbrekender bezigt hij l; dus wordt het Spaansche confesar bij hem compisál; procurador wordt door hem uitgesproken als pukuladol, evenals het Sanskrit carita overgaat in salitá; sūtra in sutlá, enz. Van meer belang is het op te merken dat de klemtoon der Spaansche woorden meest onveranderd wordt overgenomen, tenzij die op de derde lettergreep van achteren valt, want in het laatste geval moet het accent verspringen, dewijl in het Tagala geen proparoxyton kan voorkomen, evenmin als bijv. in 't Javaansch. Zoo luidt het Spaansche bendita (aqua) in het Tag. bindíta, met klemtoon op de voorlaatste gelijk in 't Spaansch; daarentegen is bindisión oxytonon evenals Sp. bendición; zoo ook behoudt confesar zijn accent in het Tag. compisál.

Vergelijkt men nu de Tagalsche uitspraak der Sanskrit-woorden met de oorspronkelijke, dan ontwaart men dat in verreweg de meeste gevallen het accent onveranderd is overgenomen, behoudens de reeds vermelde uitzondering. Dat de regel niet overal doorgaat of schijnt door te gaan moet ons niet bevreemden; vooreerst treft men in 't Sanskrit zelve woorden aan die ten opzichte van den klemtoon varieeren, evenals in onze taal ¹); ten tweede kunnen eenige afwijkingen veroorzaakt zijn door bijzondere invloeden die aan onze waarneming ontsnappen, zonder dat daarom de algemeene regel te niet wordt gedaan. Daar ik bij de behandeling van elk woord afzonderlijk in de gelegenheid zal wezen over 't accent te spreken, zal ik hier niet verder over dit punt uitweiden.

Alvorens eene lijst te laten volgen van de Skr. woorden die ik verzameld heb, zal het noodig zijn het een en ander te zeggen over het oorspronke-

<sup>1)</sup> Bijv. ons altijd wordt door sommige als oxytonon, door andere als paroxytonon uitgesproken; de eene zegt diévegge, de andere dievégge; nu eens onrein, dan weêr onrein; enz.

lijke Tagalsche alphabet en het door mij gevolgde stelsel van transcriptie.

Volgens de Totanes 1) bestaat het Tagalsche alphabet uit 17 karakters, namelijk de klinkers a, i, u en de medeklinkers ka, ga, nga; ta, da, na; pa, ba, ma; ya, la, wa; sa, ha. In vorm zijn de letters, die men o. a. in de voorrede van Favre's Maleisch-Fransch woordenboek kan vinden, het naast verwant met het Oudjavaansche en Kambojasche schrift, hoezeer enkele karakters aanmerkelijk zijn afgeweken, bijv. ta en la, zoodat men in twijfel staat of de ta uit de Oudjavaansche dentale dan wel uit de linguale ta zich heeft ontwikkeld, en evenmin zeker is omtrent de oorspronkelijke waarde van de la. De da kan evengoed uit de dentale da als uit de linguale da ontstaan wezen. In de uitspraak schijnt deze letter in 't Tagala altoos linguaal te zijn; dit is buiten kijf het geval in 't midden en aan 't einde van een woord, weshalve de Spaansche geleerden ze dan ook meestal met r weêrgeven, hoewel niet consequent en met uitdrukkelijke verklaring dat het nooit de rollende Spaansche r is. Ik zal in 't vervolg het voorbeeld der Spaansche schrijvers niet volgen en de d, waar zij r er voor schrijven, met d uitdrukken. Hoe de Tagalog d als beginletter uitspreekt, blijkt niet met zekerheid uit de handboeken; vermoedelijk ook als een linguaal. Daar de Spaansche d ook linguaal is, laat het zich verklaren dat men in de transcriptie zich ook van d bedient. Uit voorbeelden als dalua, twee, dat is dus een geredupliceerd lua, moet men opmaken dat de da, zoo niet uitsluitend linguaal, dan toch ook tevens als zoodanig dienst doet. Hoe het zij, ik zal de d als beginletter niet met een punt van onderen voorzien, al acht ik het waarschijnlijk dat ook deze linguaal is.

De vraag of het letterteeken zich uit de Indische tand- of tongletter (mūrdhanya) ontwikkeld heeft, laat ik ook geheel onbeslist; alleen dit wil ik er bijvoegen dat de Maleijers de dentale Arabische dal gebruiken niettegenstaande zij niet in staat zijn die uit te spreken. Klaarblijkelijk hebben zij het onderscheid tusschen beide klanken niet eens gehoord.

In de volgende lijst zullen de afleidingen die het Tagala van een als stam beschouwd Sanskritwoord vormt niet behandeld worden dan voor zooverre uit de afgeleide vormen het oorspronkelijke zich beter laat opmaken dan uit den schijnbaren grondvorm. De woorden heb ik gerangschikt naar de volgorde van 't Latijnsche alphabet. Het onderscheid tusschen i en e, u en o, hetwelk in de uitspraak, doch niet in het schrift der Tagalogs bestaat, heb ik verwaarloosd; de Spaansche spelling die voor het Tagala al even ongeschikt is als de Hollandsche voor 't Javaansch of Maleisch, heb ik vervangen door een andere die in overeenstemming is met het inheemsche en Indische schriftstelsel.

<sup>1)</sup> Arte de la lengua Tagala. § 1.

Aksayá, vernieling, inaksayá, verdelgd, vernield enz. Skr. ksayá, kwijning, vernieling, ondergang. De a is voorgevoegd om de uitspraak gemakkelijker te maken, gelijk bijv. ook in 't Kawi akshamā, waarvan angakshamā, vergiffenis of verlof vragen; van Skr. kshamā.

Alibughá, verkwister; alibúgha met ander accent, in magalibúgha. verkwisten, opmaken. Dit houd ik voor 't Skr. paribhoga, gebruik, verbruik. De lettergreep pa is afgevallen omdat men ze voor 't prefix hield. terwiil de a als nieuwe voorslag zou kunnen verklaard worden die te vergelijken ware met Kawi a, ha in alintang, halintang, e. dgl.; voor 't Menankabausch en Mentaweisch, alsook Tagala, zie v. d. Tuuk Bat. Leesb. IV, 135. Ter bevestiging mijner verklaring kan strekken dat als synoniem van alibugha geldt baksá, dat klaarblijkelijk het Skr. bhakshá, gebruik, nuttiging (van spijs en drank) beteekent. Uit de begrippen van gebruiken, verorberen en verteren hebben zich die van verbruiken, verdoen ontwikkeld. De verspringing der aspiraat vindt tegenhangers in andere voorbeelden die hieronder zullen voorkomen en niet minder in 't Maleisch enz. Door v. d. Tuuk is aangetoond 1) dat dergelijke verspringingen van de aspiraat hoofdzakelijk te wijten zijn aan den invloed eener in 't woord aanwezige r; ook op alibugha is dit toepasselijk, dewijl de l uit een r ontstaan is. Wat den klemtoon aangaat, valt op te merken dat van 't Skr. paribhoga nergens uitdrukkelijk 't accent wordt opgegeven, doch volgens den regel van Pāṇini 6, 2, 144 moet het woord oxytonon geweest zijn. Het verschil in accent tusschen het substantief en het werkwoord zal wel in de spraakkunst zijn grond hebben, al is dan ook de regel van de Totanes § 163 niet daarop van toepassing.

Alosithá, olosithá, grondvorm van inalositha, zich overtuigd, zich verzekerd hebbende; Skr. ālocita', overwogen; tot klaarheid gebracht. De accentuatie verschilt en moet verschillen, omdat het T. geen klemtoon verder dan op de tweede lettergreep van achteren toelaat. Waarom het woord nu juist oxytonon geworden is, kan ik niet verklaren; misschien heeft men in dergelijke gevallen dien klemtoon genomen welke het niet zamengestelde grondwoord heeft; locitá is oxytonon. Evenzoo is men vermoedelijk in 't Javaansch te werk gegaan; daar het Skr. sámāpta bij overname zijn klemtoon niet kon behouden, is het geworden tot samaptá, saměktá. De th in stede van t, vindt haar wedergade in muthala hieronder.

Alipustá, synoniem van 't vorige; Skr. páripṛshṭa, ondervraagd, onderzocht; voor us = ṛs vgl. usa.

Anyáya, in tauong anyáya, leeglooper. De overeenkomst met Skr.

<sup>1)</sup> Tobasche Spraakkunst § 26.

anyāya, onrechtmatigheid, Mal. en Jav. aniyaya, is misschien slechts schijnbaar. De vraag is of de beteekenis wel juist is opgegeven.

Asa, hoop, daarvan ungmaasa aku, ik hoop; Skr. āçā', hoop; vgl. Mal. ása, hoop, verlangen. In strijd met het Skr. accentueert het Tag. de eerste lettergreep.

Asal, gebruik, zede, plechtigheden, zou uit het Skr. ācāra kunnen ontstaan zijn en op dezelfde wijze de slot- $\alpha$  van den stam kunnen verloren hebben als bijv. Jav. angkus = Skr. ankuça; sindur = sindūra. Het behoeft niet onmiddellijk aan 't Skr. ontleend te zijn en kan de uitspraak van een of anderen Prakrttongval vertegenwoordigen. Een ander voorbeeld van 't afvallen der sluitende  $\alpha$  vinden we in:

Amás, zeker gewicht,  $\frac{1}{16}$  van een Tahil; dus Skr. mā'ṣa. In 't Kawi treft men nu eens māça (Kawi-Oork. 9, 2), dan weêr mās in dezelfde beteekenis aan, namelijk die van een bepaald gewicht, geldswaarde, vooral goudgewicht, en hieruit heeft zich die van «goud» ontwikkeld in het Jav. en Maleisch, niet evenwel in 't Tag. Vgl. Skr. māṣa-vardhaka, goudsmid. De a in amas is een voorslag beantwoordende aan Oud- en Nieuw-Jav. in Emās, Emas, Bat. omas, enz.

Asaná, zekere boom, Terminalia tomentosa, Skr. asana, açana, waarvan 't accent onbekerd is.

Astā, wordt opgegeven als grondvorm van een werkwoord bet. «overleggen»; Skr. āsthā, het bedacht zijn, zorg. Het accent van āsthā' laat zich opmaken uit vishṭhā'.

Astakúna, ring. Schijnbaar hetzelfde woord als Mal. astakona, achthoek; kruisvormig gebouw; ordekruis; soort van diadeem; doos voor reukwerk. Door deze laatste beteekenis worden wij herinnerd aan 't Jav. astagina. De Mal. term wordt terecht, geloof ik, met Skr. aṣṭakoṇa, achthoek, gelijkgesteld en het Tagalsche is moeielijk daarvan te scheiden, in spijt van de opgegeven beteekenis die wel wat apokrief schijnt; vermoedelijk zal een voorwerp uit goud of zilver in den vorm van een ridderkruis met acht punten en een edelsteen in 't midden bedoeld zijn. Of is 't hastaguṇa?

Baksá, synoniem met alibughá (zie boven), Skr. bhaksá. Ten aanzien van de aspiraten staat het Tag. nagenoeg op hetzelfde standpunt als het Maleisch; bewaart dus veel beter den oorspronkelijken vorm dan het Javaansch, waarin alle aspiraten in de uitspraak verdwenen zijn; desniettemin heeft het hier en daar de aanblazing laten vallen; bijv. in dalita; kudyapi (z. hieronder).

Bagyú, storm, orkaan. Ik houd dit voor 't Skr.  $v\bar{a}y\acute{u}$ , wind. De voorslag van g komt, zoo niet elders in het Tag., althans in 't Bisaya voor, waar

bagyu evenzeer bestaat 1). Opmerkelijk is het dat in laatstgenoemde taal bagyu ook «weêrlicht» aanduidt, zoodat er verwarring schijnt plaats gehad te hebben tusschen bagyú = Skr. vāyú, en het Oudj. wāgyut, o. a. bliksem, dat v. d. Tuuk niet zonder grond uit Skr. vidyut verbasterd acht. Ik vermoed dat in 't Oj. het Skr. vāyūtpāta, d. i. ongewoon luchtverschijnsel; ongewone wind, en vidyut-pāta, het vliegen van bliksem (door de lucht) wel eens met elkaar verward zijn geworden.

Bahági, verdeelen; Skr. bhā'gya, aandeel, lot; Mal. băhagiya en băhagi. Afleiding: kabahági, deel.

Bahágya, te nauwernood. Skr. bhāgyena, bij geluk, gelukkig nog (bijv. ontsnapt). Het Tag. gebruikt den stam als bijwoord.

Bahála, last, zorg, bekommering; bigay bahála, last veroorzaken, hinderen; Skr. bhārá, last, of, wat wegens den klemtoon verkieselijk schijnt, bhára, last, overmaat.

Baláta, gelofte, onthouding; Skr. wratá. Het accent is verloopen.

Balíta, gerucht, nieuws; klaarblijkelijk Mal. en Bataksch barita. In beteekenis komt het volkomen overeen met Skr. vartta, waarmede Pijnappel (zie diens Wdb. i. v.) het vergelijkt, maar in vorm kan het niet anders dan met Skr. vrtta, wat er gebeurd is, historie, gelijk gesteld worden. Dat Mal. barita = Skr. vrtta is, blijkt uit Mal. barida, oud, = Skr. vrddha. Het Jav. warta, werta kan zoowel uit vartta als uit vrtta ontstaan zijn, maar 't Oj. wrtta, zoowel «geschiedenis, verhaal» Bhar. Y. 620, als «bericht, mare» 507 en 592 spreekt te duidelijk dan dat men aan de identiteit van Tag. balita en Mal. barita met Skr. vrtta kan twijselen. De overgang der beteekenissen is volkomen dezelfde als in Skr. carita, enz. Het Skr. vrtta als participium is oxytonon, maar daaruit volgt niet met zekerheid dat het als substantief evenzoo geaccentueerd werd. Vgl. Pāņini 6, 1, 205, hoewel de scholiast den regel slechts tot mannelijke woorden uitstrekt. Zooveel is zeker dat het Tagala in dalitá = Skr. dhrtá en salitá = Skr. caritá zich aan 't oorspronkelijke accent houdt; het ware dus vreemd indien het, zonder analogie en zonder voorgang, in balita er van afweek.

Bandaháli, hofmeester; Skr. bhāṇḍāri (in nomin.), schatmeester, magazijnmeester, Mal. bandahari, magazijnmeester, hofmeester. De verspringing der aspiratie staat ook hier in verband met de r.

Banggá, aanvallen, bestrijden (in afl.); Skr. bhangá, breuk; afbreuk; nederlaag; val.

Bangsí, fluit. Skr. vançī'.

Bánig beteekent volgens 't Wdb. van de los Santos i. v. compañia:

<sup>1)</sup> Bijv. halagyu = halayu; lagyu = Jav. layu; zie Encarnacion i. vv.

kompagnieschap, gemeenschap van winst en verlies. Uit de bijgevoegde voorbeelden blijkt daar niets van. Hayu ang napakinabanig-ku wordt vertaald met «mijn winst (ganancia) is verdubbeld geworden», hetgeen kwalijk juist is, want het is eene zinledige phrase te zeggen dat eene winst verdubbeld is wanneer men niet opgeeft de som waarvan de winst het dubbele is. De bedoeling zal wel wezen: dat wat ik als inkoopskapitaal besteed heb is verdubbeld. In geen geval komt men hier met compañia uit. Bij 't andere voorbeeld: ang pinagbabanigan namin (ya) kayu 't asin staat als vertolking: «dat waarin wij het contract van compagnieschap hebben is lijnwaad en zout». Ook dit geeft geen zin; het zal wel moeten wezen: dat waarin wij ons inkoopskapitaal gestoken hebben is lijnwaad en zout. Nagbabanig kami ni Antonio, ik en Antonio zamen brengen inkoopskapitaal bijeen; het gemeenschappelijke der handeling is uitgedrukt in de syntactische verbinding kami ni A., niet in banig. Kortom, ik acht het niet onmogelijk dat banig het Skr. vani, synoniem van mūlya, dus «kapitaal, inkoopsprijs» is. De zwarigheid ligt in de toegevoegde g, die evenwel bij wijze van uitzondering voor k staan kon. Dat zulk eene k wel eens in verwante talen althans toegevoegd is, blijkt uit Jav. manik voor mani; Mal. tabik voor (san) tabi. Waarschijnlijker evenwel is het dat het niets anders is dan Skr. vanik, resp. vanig, nominatief van den stam vaníj, koopman; handel.

Baníg, mat. Indien de vergelijking van 't vorige bánig met vāņi opgaat, dan zou ook baníg mogen vergeleken worden met Skr. vāṇi, vāṇī, weefsel.

Banyága, handelaar, kramer, Mal. baniyága, Oj. banyāga. Dit houd ik voor een Prākṛtvorm van Skr. vāṇijaka, handelaar, en meer bepaaldelijk overgenomen uit een der Prākṛt tongvallen waarin de j overgaat in y en de k tusschen twee a's in g; zulk een Prākṛt is het zoogenaamde Ardhamāgadhī, de heilige taal der Jaina's, die hoofdzakelijk Baniyans zijn. Zoo licht het valt den Indischen oorsprong van 't Tagalsche, Oudjavaansche en Maleische woord te ontdekken, zoo moeielijk is het nauwkeurig te bepalen uit welke vormen het zich ontwikkeld heeft.

Bása, lezen. Skr. vācā, woord, uitspraak; opgevat als passief van vācana, 't uitspreken, lezen (eigenlijk: hardop lezen).

Badhá, bergrood (?). Vermoedelijk Skr. vardha, lood. Of het Spaansche almagre dat ter vertolking dient juist is, mag naar het bijgevoegde voorbeeld waaruit blijkt dat verwers met badha rood verwen, betwijfeld worden. Er zal wel menie, d. i. een loodsoort, bedoeld zijn. In 't Skr. heet lood dan ook o. a. sindūrakāraņa, grondstof van menie.

Basáhan, kleedij. Skr. vā'saḥ (stam vāsas). De klemtoon moest ver-

springen daar het Tag. geen accent op de derde van achteren duldt. Vg. Jav. basahan.

Báta, jongen, knaap of meisje. Wellicht Skr. bhaṭa, dienaar, soldaat, vent.

Bathála, god. Dit in schier alle talen van den Indischen archipel voorkomende woord is, zooals welbekend is, het Skr. (eigenlijk Prākṛt) bhattāra, Heere. De aspiraat is versprongen, zoodat bathála ontstaan is uit bhatála. In 't Jav. en Mal. heeft hetzelfde plaats gehad in een der twee vormen waarin zich bhattara gesplitst heeft, namelijk Jav. brahala voor brhala, Mal. barhála; de r is ontstaan uit d, een verzachte uitspraak van t. Terwijl onder brahala, barhala inzonderheid een afgod verstaan wordt, is batāra geenszins tot die engere beteekenis beperkt. Opmerkelijk is het dat de Javaansche en Maleische dubbelvorm zijn wedergade vindt in het Bisayasche bahála en bathála, beide afgod beteekenende. Bij vergelijking van batara met Tag. bathala kan het niemand ontgaan dat het Jav. de aspiratie verwaarloost, doch het onderscheid tusschen linguaal en dentaal in acht neemt, terwijl in het Tag. het tegendeel geldt. Het Maleisch, zooals ik reeds vroeger gelegenheid had op te merken, staat in dit opzicht anders aan de zijde van het Tag., doch in het bijzonder geval van batara heeft het de aspiratie toch ook verloren, misschien ten gevolge van Javaanschen invloed.

Bihása, gewoonte, gemeenzame omgang. Skr. abhyāsa, gewoonte, oefening, herhaling. De klemtoon van 't woord in 't Skr. wordt niet opgegeven, maar volgens zijne formatie moet het oxytonon wezen. De oorzaak van de verandering er van in 't Tag. is mij duister. De aspiratie is wederom versprongen; uit bhi(y)ása is geworden bihása. Ook bij dit woord heeft het Mal. (biyasa) de aspiratie opgegeven; niet onmogelijk dat biyasa uit bihasa ontstaan is.

Bigháni of bidháni vereenigt op zonderlinge wijze de beteekenissen in zich van «vreedzaam» en van het tegendeel, althans in afleidingen, want mabidhani met de ontkennende partikel di, niet, verbonden heet ook «vreedzaam, iets kalm opnemende, traag». Verder is mabidhani zonder ontkenning ook al «traag zijn om zich te bewegen». Aangezien mij de middelen ontbreken om de nauwkeurigheid der vertolkingen door de los Santos gegeven aan teksten te toetsen, zal ik deze als ten naastenbij juist aannemen en de verklaring beproeven dat bighani, waaruit wegens de verwantschap van g met de Spaansche r(d) birhani ontstaan zijn kan, het Skr. vihārī (stam vihārin) is, dat zoowel «zich in beweging stellende» als «zich vermeiende, genoegen hebbende» uitdrukt. Tot op zekere hoogte laat zich dan verklaren hoe het begrip «vreedzaam» zich ontwikkeld heeft uit dat

van «genoegen hebbende, vergenoegd» terwijl dat van «zich bewegende» reeds in Skr. vihārin zelve ligt. Het Jav. birahi «zijn lust in iets vindende», in verschillende opvattingen is m. i. ook hetzelfde woord, met de niet ongewone omzetting van lettergrepen, waarvan de eene de r bevat; een duidelijk voorbeeld daarvan is het Kawi anarawata, onophoudelijk, Skr. anavarata. Vgl. v. d. Tuuk Tob. Spr. § 25. Wat de slotlettergreep rī betreft, deze moest in 't Tag. li worden. Verwisseling van l en n treft men aan in Jav. legna m Skr. nagna; en omgekeerd Mal. balantara m Skr. en Oudj. wanāntara. Vgl. hieronder bij nasa.

Bidyá, toets (van een guitaar). Skr. vedhyá, te doorboren, te schieten, te raken, te fixeeren; zeker muziekinstrument 1).

ï

Bísa, kracht, uitwerking (van een geneeskruid); ook vergif, blijkens mabisa, giftig, bijv. ahas na mabisa, giftige slang; hetzelfde mabisa bet. ook «krachtig, goedwerkend». In spijt van het verschil in klemtoon is het niet twijselachtig dat bisa = Skr. visa vergif is, en als wij bedenken dat Mal. bisa, krachtig, vermogend iets uit te werken; kundig, ervaren; de kracht, werking van 't vergif; de beteekenissen en van 't Tag. en van 't Jav. bisa in zich vereenigt, dan zullen wij geneigd zijn al die uiteenloopende beteekenissen uit één, die van vergif, af teleiden. Wel is waar onderscheidt Jav. wisa, vergif, van bisa, kundig, maar dat onderscheid bewijst niets omdat reeds in 't Oj. sarpa biṣā, vergiftige slang, voorkomt; zie Kawi-Oork. 30,9. In 't Jav. Hdw. wordt bisa afgeleid van Skr. visā, verstand, hetgeen, op zich zelf beschouwd, zeer aannemelijk schijnt, en toch als men op de feiten in hun onderling verband let, wordt men huiverig om bisa en wisa te scheiden, te meer omdat zelfs Skr. vişa etymologisch «werkzaam, krachtig, doordringend» beteekent en anderzijds Jav. ampuh nagenoeg dezelfde reeks van begrippen vertoontals bisa 2). Door de analogie nu van ampuh geleid waag ik te stellen dat Skr. visá en viṣā' van denzelfden stam komen en dat het daarom nog te moeielijker valt te beslissen of in Tag. en Mal. bisa twee naverwante woorden vișa en visā zijn samengevloeid dan wel twee uiteenloopende beteekenissen alleen uit Skr. vișa ontstaan. De spelling bișā, vergiftig, in vermelde Kawi-Oork, noopt ons tot de onderstelling dat het Skr. accent van visá in 't Oj. behouden gebleven was; anders is de lange  $\bar{a}$  volstrekt onverklaarbaar. Het Tag. bisa is afgeweken. Dat het adjectief in het Tag. het voorvoegsel ma aanneemt, eischt geene verklaring, wel dat het prefix ontbreekt in het Javaansch. Dit verschijnsel nu is in overeenstemming met het feit

<sup>1)</sup> Deze laatste beteekenis apokrief; er zal wel "toets" gemeend zijn.

<sup>2)</sup> Dit Jav. woord is niet alleen "geducht, krachtig werkend van een middel", maar ook anderszins, bijv. ampuh tangane zijne hand is machtig, geducht.

dat abstracte woorden als çakti, kracht, krodha, toorn, e. dgl. in 't Kawi ook als adjectief optreden zonder prefix ma of a. Vreemder is 't Mal. bisa, maar ook hiervan mag men gissen dat het als adjectief onmiddellijk = Skr. adjectief viṣa, vergiftig, is, of het uit het Oj. overgenomen.

Bisáin, verbazing; lijkt eene afleiding te wezen uit bisa, doch is, naar de beteekenis te oordeelen, eerder eene verbastering van Skr. vismayá, verbazing, met Tag. affix in, zoodat bisáin eigenlijk bet. «verbaasd», als substantief gebruikt «'t verbaasd zijn». Vgl. Jav. wismaya.

Bistí, wordt opgegeven in den zin van \*helpen». Die vertolking is onaannemelijk, want indien ze juist ware, zou het causatieve pabisti niet
kunnen aanduiden «helpen kleeden, ayudar al vestir». Derhalve moet
bisti \*kleeding, het zich kleeden» beteekenen; vgl. het volkomen analoge
pamísa, ayudar á misa, van misa, de mis; paḍamit, kleeding geven, van
damit, kleed. Kortom bistí is Skr. viṣṭí, dat in den zin van «'t kleeden»
nog wel niet gevonden is, maar hoogst waarschijnlijk als zoodanig wel eens
gebruikt is geworden, want veṣayati bet. kleeden; saṃviṣṭa, gekleed.
Verdere afleidingen zijn veṣṭita, gekleed; veṣṭa, veṣṭana, enz., alle
welbekende woorden, doch geen van alle zóó gevormd dat bisti daaruit
zou kunnen ontstaan zijn.

Bitana, soort van net; heeft zijn oorsprong in Skr. vitāna, uitbreiding, uitbreidsel; fig. ook net, bijv. latāvitāna, net van slingerplanten. Het accent wordt verschillend opgegeven.

Biyáya, gift, geschenk; Skr. vyaya, uitgave, onkosten. Daaruit Jav. beya, tol, belasting, Duitsch abgaben, Mal. beya uit het Jav. overgenomen en de eigenlijke Mal. vorm bewaard in mambiyayakan, zijn geld uitgeven voor iets; in iemands behoeften voorzien.

Budhí, zin, gezindheid, opzet, beraamd verraad. Skr. buddhi, verstand, begrip, zin, gezindheid, opzet.

Búti, 't opschikken, tooien; van waar mabúti, mooi, fraai, schoon; kabutíhan, mooiheid, fraaie dos; enz. Skr. bhūti, o. a. tooi, opschik; Lakṣmī (godin der fortuin en der schoonheid).

Dála, vischnet; mandála, met een net visschen; enz. Skr. jā'la, net. De Skr. j gaat in 't Tag. regelmatig in dover; verwisseling der klanken j, d en d is trouwens, gelijk bekend is, een zeer gewoon verschijnsel in de Polynesische talen; vgl. bijv. Tag. daliḍi, vinger, Jav. dariji en jariji; Tag. yádi, Jav. dadi, Mal. jadi.

Dalá, vracht, dumala, dragen, beuren, torschen; dalhin, worde gedragen; enz. Skr. <sup>0</sup>d hará of <sup>0</sup>dhārá, als laatste lid van Tatpuruṣa's: dragende.

Dalitá, het dulden, verdragen; magdalitá, dulden; dimadalitá,

onduldbaar, onverdraaglijk. Skr. dhṛtá, gedragen, verdragen. Vgl. Mal. mandarita, verdragen; tiyada tardarita, onverdragelijk.

Dambú, boom en vrucht, Engelsch: rose apple. Skr. jambú en jambū'. Dáti, aard; ouder gewoonte; kadatihan, hebbelijkheid. Skr. jāti, o.a. aard, natuurlijke aanleg.

- 1. Díwa, bij geval, soms; Skr. daíva, lot; daivāt, daivena, bij geval. In het Tag. de naakte stam bijwoordelijk gebezigd.
  - 2. Díwa, levensgeest; Skr. jīwá, hetz.

Diwáda, 't lastigvallen (met verzoeken). Mogelijk Skr. ativāda, dat etymologisch «te veel praats» kan uitdrukken, ofschoon het in dien zin niet aangetroffen wordt, doch vgl. madiwada.

Diwáta, in magpakadiwáta, wanhopig zich verwijderen (?). Het stamwoord is oogenschijnlijk Skr. devátā, godheid; ik zie evenwel geen kans de opgegeven beteekenis van 't werkwoord grammatisch te verklaren. Alleen dit lijkt mij zeker dat de samensteller een zeer nevelachtige voorstelling van den eigenlijken zin van magpakadiwáta had, want het heet bij hem «el se alejó aburrido de lo que vió ú oyó».

Diyáma, ervaren, knap; dimiyáma, verstaan, kennen. Wel niet Skr. adhigamá, «'t machtig worden, leeren kennen, leeren», maar jñā'na, 't kennen, kunde, kennis. De klankverbinding  $j\tilde{n}$  is moeilijk uit te spreken, zelfs voor Indiërs; zoodat ter vereenvoudiging der uitspraak meestal van de  $\tilde{n}$  niets overblijft dan de Hollandsche j-klank; dus wordt yajña in Indië uitgesproken yagya: jñāna: gyāna. Wanneer men dit ook toepast op het Tagala en daarbij in 't oog houdt dat de j regelmatig d wordt, dan ziet men hoe uit jñāna van zelf zich een dyāna, diyāna moest ontwikkelen. De verwisseling van m en n, ten gevolge waarvan diyama voor diyana in plaats getreden is, laat zich niet onder regels brengen, maar aan voorbeelden tot staving van 't feit zelve ontbreekt het in de verwante talen niet; bijv. Bataksch samisara uit Skr. çanaiçcara; amisara uit anusvāra; vgl. v. d. Tuuk Tob. Spr. § 30, III.

Dukhá, armzalig; een arme; kadukhaán, armoede, armzaligheid; Skr. duhkhá, leed, smart, lijden; duhkhajīvin, met moeite zijn levensonderhoud vindende; duhkhá ook adjectief «jammerlijk, ellendig».

Dulu-bása, tolk = Jav. juru basa, Mal. juru-băhása. In dit geval heeft alleen het Mal. de aspiratie bewaard, terwijl van dukha, Mal. duka het tegendeel geldt. Misschien is het woord door de Tagalogs uit het Javaansch overgenomen, want uit palibhasa (zie hieronder) blijkt dat zij anders de bh van Skr. bhāṣā niet uitgestooten hebben.

Duluhaka in magduluháka, valsch uitleggen (bijv. woorden). Natuurlijk hetzelfde woord als Mal. durhaka, oproerig; misdadig door ver-

zet; Jav. duraka; Oj. drohaka, verrader. Van een te vermoeden Skr. Odrohaka als laatste lid van een samenstelling z. v. a. drohin, verrader, zich aan iets vergrijpende, valschheid plegende. Vgl. zulke analoge vormen als dāhaka, lopaka.

Dupáan, wierookvat; van een verloren (?) dupa, Skr. dhūpa, wierook, Räucherwerk.

Dúsa, boete (welke men doet voor zijne zonden); padúsa, de opgelegde boete, mag dúsa, boete doen voor zijne tekortkomingen, zonden. Uit Skr. doṣa, schuld, feil. De ontwikkeling der beteekenis is te vergelijken met die in ons zullen, d. i. moeten, verplicht zijn, eig. missen, falen; schuld, feil, en wat men moet betalen, goed maken, schuld hebben en schuldig zijn, en dus verplicht wezen te boeten, d. i. weêr goed te maken, zijn begrippen die elkander raken.

Gadyá, olifant; Skr. gaja.

Gahása, haastig, overijld; onhandelbaar. Dit is eene zonderlinge vervorming van 't Skr. sāhasa, overijling, roekeloosheid; geweldenarij; brutaliteit. Ik vermoed dat het woord overgenomen is niet onmiddellijk uit het Skr., maar uit het Javaansch of een andere verwante taal waarin sa als voorvoegsel «gelijkelijk» bijv. in somah, en wong sadagang, uitdrukt. Daarvoor bezigt de Tagalog ka, zoodat Jav. sahasa bij misverstand om zoo te zeggen vertagalscht werd in kahasa, waaruit licht gahasa ontstaan kon; vgl. ganda = kanda hieronder, en Kapangahasan. Van een phonetischen overgang van sā- in ga- kan geen sprake wezen.

Ganán, deel, aandeel; afgeleid van Skr. gaņá, hoop, troep, menigte, aantal; vgl. Jav. gana.

Gandá in afleidingen: tooien, sieren; magandá, lief, aardig, goed, uitstekend. Alles uit Skr. gandhá, geur. Voor de begripsontwikkeling vergelijke men Skr. surabhi, geurig, lekker, aangenaam, lief, uitstekend; Jav. arum en wewangi.

Gandá, lelie (Totanes Arte § 315; gandáhin, schoone vrouw); klaarblijkelijk hetzelfde als kandá, lelie of welriekende bloem in 't Wdb. van de los Santos. Ook dit is niets anders dan Skr. gandhá, meer bepaaldelijk in den zin van een of andere geurige bloem. Ook in 't Bisaya is ganda de naam van zekere plant.

Gantalá, strengetje (van een weefsel); zeker wel Skr. yantrá, een streng, enz.

Gatlá, kerf tot teeken, een merk. Ondanks de afwijking in accentuatie, welke wij bij woorden op tra nog vaker zullen ontmoeten, schijnt dit, evenals 't Jav. gatra, schets, met Skr. gātra, een lid, lichaam, in verband te moeten gebracht worden. In 't Kawi is gātra, lichaam, bijv. Bhār. Y.

603, maar ook praedicatief «in voorkomen, zóó en zóó zijn, zich voordoen, lijken;» 373: kaywan gātra halabhalab kalamukan, 't geboomte scheen te baden in den nevel. Voorts Oj. angga zoowel «lichaam, lijf», als «romp» bijv. Bhār. Y. 184, hetgeen den overgang van 't begrip lichaam in dat van «iets onvolledigs» in 't Jav. verklaart. Dat angga ook «gestalte, gedaante» (= rupa, Skr. rūpa) beteekent, staat reeds in 't Jav. Hdw. vermeld.

Gunitá, schijnt «ijlen, in den droom praten» te beteekenen, als ik de verwarde verklaring van de los Santos wel versta. Schijnbaar Skr. gunitá, herhaald, vermenigvuldigd, doch hoe kan dan 't woord in 't Tag. de opgegeven beteekenis hebben? Eerder dus te denken aan Skr. ghunita verward, duizelende = ghūrnitá, of dit laatste zelf, eenigszins verbasterd.

Gulubhí en guludhi, verbazing, 't plotseling van iets opspringen (Spaansch sobresalto); in afleidingen: het geduld verliezen. Skr. krodhī (van krodhīn) heftig opstuivende, driftig. Hoe licht dit laatste in de Tag. opvatting kan overgaan blijkt uit het Spaansche de sobresalto, dat niet alleen «plotseling, onverwacht», maar ook «plotseling opstuivende» uitdrukt. Van verwisseling van dentale en labiale aspiraat is mij in 't Tag. geen ander voorbeeld bekend; dat ze in andere talen voorkomt, bijv. in 't Latijn, waar uber (uit ubher) uit udher Skr. ūdhar; fortis uit dhṛtis ontstond, is overbekend. Voor g in stede van &, vgl. gumi, baard, Mal. kumis.

Halagá, waarde, prijs. Skr. arghá, 'tz. De aspiraat heeft zich verplaatst, de consonantverbinding is opgelost. Uit vergelijking met het voorgaande guludhi zien we dat de ingeschoven klinker aan den anderen geassimileerd wordt. Evenwel komt ook halgá voor.

Halatá, het gissen, vermoeden, iets opmaken; maghalatá, iets trachten te doorgronden; Skr. ártha, o. a. bedoeling, begrip. Vgl. Jav. ngarti en ngërti begrijpen; 't eerste komt in tegenstelling met halatá, overeen in klemtoon met het oorspronkelijke. De sluitende i in 't Jav. arti (steeds paroxytonon) zal wel zijn grond hebben in de zucht om door een geringe wijziging in vorm, verwarring tusschen de beteekenissen «goederen» en «bedoeling», die Skr. ártha in zich vereenigt, te voorkomen. Het Mal. arti zal wel ontleend zijn aan 't Jav. In allen gevalle is de Tag. vorm oorspronkelijker voor zooverre de slotklinker daarin onveranderd is gebleven.

Hali mau, leeuw; Mal. harimau, tijger. Het eerste lid is Skr. hari, leeuw; mau, vgl. Jav. mong, is Polynesisch.

Hadáya, verbeelding, meening; Skr. hrdaya, hart, iemands binnenste. Verplaatsing van den klemtoon was onvermijdelijk. De d staat voor dd, dit voor ld; de andere weg dien men om ld te vermijden had kunnen inslaan, was de ld om te zetten in dl; vgl. hieronder madla.

Handúka, 't dulden, verdragen; dili mahandúka, onverdragelijk. Van Skr. duḥkhá. De afwezigheid der aspiratie, die anders in dukhá (zie boven) nooit ontbreekt, is even opmerkelijk als 't verschil van klemtoon. In plaats van «afwezigheid der aspiratie» zou men misschien moeten zeggen «de verplaatsing», want ze kan door de h vertegenwoordigd zijn. De grammatische functie van an wordt daardoor niet duidelijker en ik zou denken dat de h tot het prefix behoorde; vergelijk het onmiddellijk hierop volgende.

Hambú, waarvan hambúhan of pambúhan, plaats waar gebaad wordt; mahambu zich baden enz. Van Skr. ámbu, water. De h is overtollig, verdwijnt dan ook in pambú, zich baden. Eigenlijk is hambú slechts een denkbeeldige vorm, die de grammatici aannemen omdat zij anders mahambu niet tot de 8<sup>ste</sup> klasse van werkwoorden kunnen brengen. De ware toedracht der zaak zal wel wezen dat in bepaalde gevallen naast prefix ma een maha staat, evenals in 't Bulusch en andere dialekten van de Minahasa, die vrij na met de Philippijnsche verwant zijn; zie Niemann Bijdragen Alf. bl. 46.

Kaḍahasan, driestheid; geweldenarij. Van een als adjectief gebezigd dahasa, eene tweede verbastering van Skr. sāhasa, waaruit ook reeds gahasa (zie boven) gesproten is. Van gelijke beteekenis eindelijk is kapangahasán, welks pang bewijst dat er een grondvorm kahasa moet bestaan hebben, juist de vorm waaruit ik boven gahasa verbasterd achtte. Immers gahasa zou kapanggahasán opleveren. De verandering van sa in da is nog moeielijker te verklaren dan die in ka, verder verbasterd tot ga. Mogelijk is da de verminking van paḍa, gelijkelijk, en heeft men door volksetymologie verleid het als plaatsvervanger van ga gebezigd, omdat paḍa en ga beide «gelijk, zooals», en Jav. papaḍa beteekenen.

Kalunyá, minnaar, minnares; heeft zich ontwikkeld uit Skr. kāruņya, méewarigheid, liefderijkheid. In het Tag. is het woord op te vatten als adjectief, dus «genegenheid koesterende, liefhebbend». Ook in 't Kawi komt kāruņya zoo voor in den zin van «medelijdend, meewarig» bijv. kāruņya tāmbčk nira, Ādiparwan; k. buddhi nira Bhār. Y. 81. De overgang der beteekenis heeft nauwelijks eenige verklaring noodig; men denke aan 't Fransche charité en cher; Skr. dayā, medelijden, sympathie, en liefde (charité en amour); Jav. asih, gunst, medelijden, liefde, min. — Het Skr. kā'ruṇya moet proparoxytonon wezen volgens Pāṇini 5, 1, 124; het Tag. kalunya is dus afgeweken.

Kapangahásan; zie bij kadahasan.'

Kasamá, gezel; zie hieronder bij sama. — Kasamayá, deelgenoot; bij samaya.

Kastúli, muskus; Skr. kastūrī.

Kasubhá, saffloer; Skr. kusúmbha. Wegens de verplaatsing van den klemtoon is de lettergreep die onmiddellijk de geaccentueerde voorafgaat verlicht, en is in de derde van achteren de klinker kleurloos geworden; een zoo ontstane kleurlooze klinker gaat in het Tag. menigmaal weder in  $\alpha$  over, terwijl een oorspronkelijk kleurlooze vokaal of die ten minste van ouds her in de Polynesische talen als zoodanig bestaan heeft, de echte Jav.  $\xi$ , in 't Tag. gewoonlijk als i, zeldzamer als u, in 't Bisaya steeds als o(u) optreedt. Vgl. de opmerking bij kudyapi.

Kathá; hiervan makathá, dichter, opsteller; magkathá, samenstellen, verfassen; Skr. kathā', verhaal.

Káti; pond; van Skr. káti, hoeveel; opgevat als «hoeveelheid».

Kawása of kuwása, zelfbedwang; ook grondvorm van kungmakawasa, zich onderwerpen moeten aan, lijden. Vgl. Jav. kawasa of kuwasa, gezag, macht. Skr. váça, wil, macht, bedwang; van waar vaçín, machthebber, en zelfbedwinger.

Kudyápi, soort guitaar. Skr. kacchapī, luit. De u(o) is ontstaan uit een kleurloozen klinker, ĕ, verzwakking der toonlooze a; vgl. Mal. kăcápi. In 't Tag. zou men eerder òf a òf i verwachten; misschien is het woord overgenomen, niet onmiddellijk uit het Skr., maar uit het Bisaya, welks kodyápi, naast een nog dichter bij 't oorspronkelijk staand kotsápi, geheel in overeenstemming is met de wijze waarop het den kleurloozen klinker pleegt te behandelen.

Kúsa, wil, zin, lust; ook: om niet, gratis; mag kúsa, om niet schenken, gratis geven. Zonder twijsel identisch met Skr. kóça, kóṣa, o. a. 't binnenste van iets. Om te verklaren hoe dit laatste zoo geheel van beteekenis veranderd is, moeten wij voor oogen houden dat koça een al te letterlijke vertaling is van Tag. lúub, dat 'binnenste', ook 'ingewand', maar verder ook 'iemands binnenste, hart, zin, wil' beteekent. Aan 't vreemde woord heest de Tagalog al de begrippen verbonden die het inheemsche lúub had. Het is dus niet meer dan natuurlijk dat magkúsa, en magkalúub beide synoniem zijn: 'dar de balde'.

Kúta, vesting, vestingmuur. Skr. koţţa, koţa, vesting, versterking.

Labá, grondvorm van palabá, winst; woeker; magpapalabá, winnen, bijv. nagpapalaba ang buwan, «de maan is aan 't winnen, wassende» is Skr. lābha, winst. Hierbij behoort ook mapagkalabá, woekeraar; en mapagpalabá, iemand die winsten maakt.

Labhasá, het vernielen, Skr. rabhasá, o.a. onstuimig; onstuimigheid, gewelddadigheid. De beteekenis heest zich eenigszins gewijzigd, evenals in 't Oud- en Nieuwjavaansch rabasa, angrebasa, mangrabhasa,

rumabhasa, geweld plegen, verwoesten, overweldigen, verkrachten.

Lakhá, lak, kleurstof, roode boomhars. Dit is de Prākṛt uitspraak (lākhā = lakkhā) van Skr. lākṣā'; het woord bestaat ook in den vorm van lākā, laka in 't Kawi en 't Javaansch, en is met eenigszins gewijzigde uitspraak in schier alle Europeesche talen overgenomen.

Laksá, tienduizend, Skr. laksá, honderdduizend. Het is overbekend dat in 't Maleisch, Javaansch, enz. aan läksa, leksa, dezelfde waarde wordt toegekend, in afwijking van 't Skr., hetgeen ten duidelijkste aantoont dat de geschiedenis van 't woord in de talen van den Archipel dezelfde moet geweest zijn, al kunnen wij niet nagaan wat de oorzaak is geweest van die verandering in de beteekenis.

Laksá, macaroni, vermicelli, oogenschijnlijk hetzelfde woord, doch in Indische bronnen is 't woord in deze beteekenis nog niet opgespoord; het Mal. laksa beteekent hetzelfde. Lākṣā zal genomen zijn in den zin van «wormpje dat de kleurstof oplevert» en dan verder in die van «vermicelli», eig. ook «wormpjes».

Láhu, maaneklips; Skr. rāhú, Rāhu, de verpersoonlijkte eklips. De verspringing van 't accent blijft onverklaard.

Lagtá en laktá, zie hieronder bij liktá.

Lása, lust, genot; waarvan mapaglása, zinnelijk, wellustig, wulpsch; kalasáhan, wulpschheid. Skr. rása, o. a. smaak, genot.

Lasuná, look, ui; Skr. láçuna. Het accent, dat niet op de derde van achteren kon bewaard blijven, is versprongen.

Líha, streep, lijn, reepje. Vermoedelijk eene Prākṛtsche uitspraak van 't Skr. lékhā, streep, lijn, enz.

Likhá, beeld, afgodsbeeld. Wegens den klemtoon moet dit het Skr. rekhā', o. a. teekening, afbeelding wezen, en niet lékhā, ofschoon beide niet anders zijn dan één en hetzelfde woord op verschillende wijze uitgesproken. Ook uit Jav. reka en Oudjav. reka, bijv. in Bhārata-y 102: dewī hyang-hyang ing reka kanaka blijkt dat de vorm, die rtot beginletter heeft, ontleend is geworden.

Liktá, overgeslagen, uitgelaten. Skr. riktá, geruimd, leeggelaten, leeg. Een gewijzigde uitspraak hiervan is liptá, waarin de kt overgegaan is in de klankverwante pt; juist het omgekeerde heeft plaats gehad in 't Jav. saměkta, dat, gelijk men weet, ontstaan is uit samāpta. Als derden bijvorm beschouw ik laktá, ook lagtá gespeld, met dezelfde beteekenis. De klinker, na eerst in de volstrekt toonlooze lettergreep in eene doffe te zijn overgegaan, evenals bijv. in 't Jav. wěsesa (wasesa) = wisesa, Skr. viçeşa werd daarop wederom versterkt tot a; vgl. hetgeen boven opgemerkt is bij halagá. Als verdere bijvormen in dialectische uitspraak

komen voor loktó, waar de  $\check{e}$ , uit i ontstaan, op de wijze van 't Bisaya tot o geworden is; vgl. kodyápi. Eindelijk is hierbij te voegen laktau = laktá, vermoedelijk voor läkto, d. i. läktå.

Linga, afgodsbeeld. Zonder twijfel verbasterde uitspraak van lingga. Skr. linga, beeld, inzonderheid Çiva's zinnebeeld.

Liptá = liktá, zie hierboven.

Lisá, neet; Skr. likṣā'.

Lubhá, overmatig, zeer; ook malubhá. Deze beteekenis van lubha, malubha moet zich ontwikkeld hebben uit de meer beperkte van «onmatigheid, overmatige begeerte», zooals nog op te maken is uit gezegden als malubha sa pagkain, onmatigheid, gulzigheid in het eten. Het is eigenlijk het Skr. lobha, hebzucht, begeerlijkheid, overmatige begeerte.

Luksá, (uiterlijke) rouw, rouwgewaad: waarvan afgeleid bijv. nangluluksa ako, ik draag rouw. Skr. rūkṣá, het tegendeel van alles wat fijn, glad en blinkend is. Zoo ook in 't Kawi, bijv. in Sutasoma: rukṣa mawĕnĕs, waar men het kan vertalen met «niet fleurig, van glans beroofd, dof, bleek».

Madhúya, zoetigheid, koekebak, taartjes, fruit. Skr. mā'dhurya, zoetheid, zoetigheid. De ry is door assimilatie yy geworden en van yy is verder y overgebleven. De klemtoon moest natuurlijk van plaats wisselen.

Madlá, veel. Een omzetting van malda, uit balda. Mal. barida = Skr. vrddhá, toegenomen, oud.

Magdadalá, drager; van 't grondwoord dalá, zie boven.

Mahadliká, vrijman; kamahadlikaán, vrijheid (van slavernij). Mahadlika staat voor mahaldika, Mal. mardahika (voor mahardika of mahardhika), Jav. en Bal. mardika, vrijman; Bataksch mardahekoh, vrij zijn. Het Skr. woord is mahárddhika — maharddhi, vermogend, begaafd met groote talenten of wijsheid. In de laatste opvatting leeft het in 't Javaansche dichterlijke mahardika voort. Hoe het woord in den zin van «vrijman» is gaan gebruikt worden, is niet zoo geheel duidelijk; vermoedelijk heeft zich gezegde beteekenis ontwikkeld uit die van «gezegende», d. i. met vrijheid gezegende, begiftigde.

Mandidigmá, veroveraar; van 't grondwoord digmá, het zich meester maken, vermeesteren; Skr. adhigamá, o. a. het zich verwerven. Men vergelijke den overgang der beteekenis van 't Lat. conquirere in dien van 't Fransche conquérir, Spaansche conquistar, enz.

Mananagisamá, iemand die behekst; van tagisamá, het door beheksing afkeerig worden van 't voorwerp zijner genegenheid. Hierbij behoort tigisamá, afkeerig worden van den persoon dien men vroeger liefhad. Het grondwoord schijnt te zijn Skr. víṣama, o. a. boos, vijandig.

In de voorvoegsels tag en tig ligt anders het begrip van eene herhaling en verdeeling opgesloten; vgl. de Totanes § 341 en § 398; of men het hier evenzoo zou kunnen verklaren, durf ik niet met stelligheid beweren; eerder zou ik denken dat beide eenen overgang van den eenen toestand in den anderen te kennen geven; vgl. bulag, blind, met tagibulag, onzichtbaar geworden, en in 'talgemeen over de met tag en tig overeenkomende voorvoegsels in de verwante talen, v. d. Tuuk, Tob. Spr. § 147, Aanteekening.

Mandalá, hoop, opper (van rijst). Skr. maṇḍalá, kring, groep, menigte. Mantalá, tooverspreuk; Skr. mántra. De α in de tweede lettergreep is te verklaren als ontstaan uit eenen kleurloozen klinker ĕ, die voor het gemak der uitspraak tusschen nt en r werd ingelascht; vgl. v. d. Tuuk, Tob. Spr. § 7 Aanm. 6, en sutlá hieronder.

Mapagmayamayá, uitsteller; van den grondvorm mayamayá, later, naderhand. Dit mayamaya is eene reduplicatie van maya, hetwelk op zijn beurt niets anders is dan een verminkt Skr. samayá, o. a. tijdstip, tijdperk. In het Tagala is dus samaya op dezelfde wijze opgevat als in 't Jav. asamaya, tot later uitstellen; ñamayani. Denzelfden overgang van beteekenis vertoont o. a. het Hoogduitsche stunden, uitstel verleenen, en in het Tagala zelf het met mapagmayamaya synonieme mapaglinggolinggo, want linggo is een week, dus een bepaald tijdperk. De verminking van samayá tot mayá zal wel daardoor ontstaan zijn dat men sa voor de partikel aanzag.

Mapagupasála; zie onder bij upasala.

Maḍiwáḍa, langwijlig; oogenschijnlijk afgeleid uit diwáḍa met het voorvoegsel ma (= Oudj. ma en a). Diwaḍa wordt opgegeven als te beteekenen 't lastig vallen', gelijk wij boven gezien hebben. Ik gis dat de vertelking van maḍiwada met 'prolijo' onnauwkeurig is en dat het woord beteekent 'lastig, (iemand) lastig vallende. Het zal dus wel niets met Skr. ativāda gemeen hebben, maar ontstaan zijn uit paribādhā, last, lastigheid. Uit mariwaḍa, den werkwoordelijken vorm van pariwada, heeft men afgeleid een schijnbaar grondwoord riwada, als ware mariwada gevormd met voorvoegsel ma, in plaats van met verandering der beginletter. Regelmatig zou pari in 't Tag, pali opleveren, doch de klanken len d zijn zóó nauw verwant dat eene verwisseling er van geen bijzondere bevreemding kan wekken.

Masamá, slecht, leelijk; van een grondwoord samá, dat echter niet voorkomt. Of dit woord aan 't Skr. ontleend is, mag betwijfeld worden; eerder zou ik denken dat het aan 't Kawi en Jav. camah, veracht, beantwoordt; immers de visarga valt in 't Tag. regelmatig weg, en de ca wordt even regelmatig door s vervangen, zoodat ten opzichte van den vorm geen

bezwaar tegen de gelijkstelling van beide woorden bestaan kan. In 't Skr. zou ik geen ander woord weten te vergelijken dan víṣama, o. a. boos, leelijk.

Masidhí, zeer wijs; waarzeggen, van sidhi, zie onder.

3

Masiglá, naarstig, vaardig; van Skr. çīghrá, rasch, snel, gezwind.

Masúsi, helder, rein; van susi, reinheid; Skr. çúci, rein, doch in het Tag. als substantief gebruikt.

Mayatmayá, altijd; eene samenkoppeling van maya (verminkt uit samayá, tijdperk), at d. i. en, en maya; dus eigenlijk «tijd en tijd».

Mayamayá; zie boven bij mapagmayamaya.

Mukhá, gezicht, gelaat; Skr. múkha. De oorzaak van 't verspringen van 't accent vermag ik niet op te sporen.

Muksá, dood; of naar de opvatting van het Tag. een conjunctief, «moge sterven». Eigenlijk is het echter de grondvorm, want het is 't Skr. moksa «verlossing», hetwelk men anders zou kunnen vertalen met «een zalige dood»; het substantief is, als zoo dikwerf het geval is in de Polynesische talen bij 't overnemen van abstracte substantieven, als adjectief gebezigd. Door valsche analogie is uit moksa een schijngrondvorm puksá afgeleid, waarvan wederom nuksa, is gestorven; nunuksa, sterft; pinuksa, gedood. De oorspronkelijke euphemistische beteekenis is van lieverlede geheel te loor gegaan; ik moet evenwel hierbij voegen dat reeds in 't Skr. moksa soms als synoniem van mṛti, de dood, gebruikt wordt. Ook in 't Javaansch is muksa, muksa te beschouwen als een deftige of dichterlijke uitdrukking voor <dood, 't overlijden, 't ingaan in de eeuwigheid» zonder eenig bijbegrip van verlossing. Ook komt het in 't Jav. praedicatief voor, in den zin van «overleden, ter ziele», zoo bijv. in Babad Padjadjaran I, 55. In 't Kawi is muksa zeer gewoon in den zin van «verdwijning, ondergang», bijv. der zon, in Bhar. Y 41; 't verdwijnen, te niet gaan; bijv. mukseng ksana mwang bhuwana 450; ook praedicatief «verdwijnt, verdween» 357; 479.

Mulá, punt van uitgang; pasimula, de eerste; van Skr. mūlá (benevens mū'la), begin.

Muthála, witte stip op 't oog (als ziekelijke aandoening); Skr. paṭála, staar, albugo. De u is in de volstrekt toonlooze lettergreep ontstaan uit een kleurloozen klinker, gelijk in kuḍyapi. Omtrent de th in stede van t vergelijke men de opmerking bij alositha.

Mutyá, edelsteen, juweel; Skr. mutya, paarl, eigenlijk een Prākṛtvorm van 't echt Skr. mauktika. De overeenkomstige Jav. vorm is mote. Het verdient opmerking dat namen van handelswaren meermalen onder een Prākṛtvorm in de Polynesische talen zijn overgenomen.

Nása, begeerte; ninanasa, begeerd geworden (Totanes p. 108); nagnanasa, is begeerig, begeert. In vormen als nagnanasa, ninanasa en dgl., heeft men de reduplicatie opgevat als dienende ter uitdrukking van de duratieve tijden en daaruit heeft men als grondwoord afgeleid nása. In werkelijkheid was mijns inziens nanása het oorspronkelijke; dit is het Skr. lālasa, begeerig, zeer verlangend; subst. lālasa en lālasā, sterk verlangen, groote begeerte. Aangaande de bekende verwisseling der klanken len n verwijs ik ten overvloede naar v. d. Tuuks Tob. Spr. bl. 64.

Pabaya; z. bij paubaya.

Paksá, opzettelijk; opzet, vaste bedoeling. Natuurlijk Skr. pakṣá; de vraag kan slechts zijn uit welke beteekenis van pakṣa die van pakṣá, welke met Jav. pĕkṣa overeenstemt, zich ontwikkeld heeft. Dewijl in 't Tag. sadhiya, d. i. Skr. sādhya, als synoniem van pakṣa optreedt en sādhya beteekent het doel dat men wil bereiken, moet men de Tagalsche en Jav. opvatting van 't woord afleiden uit die van «gevoelen waarbij men blijft, vaste meening». Ook de Indische lexicographen geven pakṣa als synoniem op van sādhya en ook van graha, d. i. «datgene waarop men zijn zinnen gezet heeft, dat waaraan men zich houdt».

Palabá; zie bij laba.

Palamáda en mapalamáda, ondankbaar; kapalamadahán, ondankbaarheid. Skr. pramā'da, nalatigheid.

Palapáti, duif; een vrouwelijke vorm van Skr. pārā'pata, tortelduif. Opmerkelijk is het dat ook in 't Mal. parapati en verbasterd marapati de uitgang die van een Skr. vrouwelijk woord is. Zonderling zijn de verknoeiïngen die 't woord in verwante talen ondergaan heeft; zoo heeft het Bisaya salapáti, huisduif; Sund. japati; Bataksch darapati.

Pálda, boveneinde, steel (van een bijl). Skr. mūrdhā, nominatief van mūrdhan, hoofd, boveneinde. De klemtoon in 't Skr. woord is wisselend; palda moet eertijds oxytonon geweest zijn, anders zou de u niet hebben kunnen overgaan in een kleurloozen klinker; uit puldá is geworden pěldá, paldá, eindelijk pálda. De m is veranderd in p, om 't woord tot een substantief te stempelen, evenals in 't Jav. maṇḍapa paṇḍapa, mañcaka pañcaka geworden is.

Palibhása, schamper gezegde; het spreken, rede; palibhásai, om reden (dat), = Jav. basane. Skr. paribhāṣā, rede; berisping, hekeling. In 't Oudj. heb ik paribhāṣā aangetroffen in den zin van «berisping, bestraffing, strafrede» in Tantu bl. 33; Jav. maribasani is ook «hekelen, gispen», Lakon Obong-obongan 90. Den uitgang ai en 't voegwoordelijke palibhásai weet ik niet te verklaren, doch vermoed dat het een verouderd enclitisch i=ya bevat, hetzij dit een als voegwoord gebruikt voornaam-

woord (vgl. Latijn quod) is, of geheel gelijk te stellen met het Jav. aanhechtsel e (uit ya) = ne (nya).

Paligsá, slechte spelling voor paliksá, beproeven; Skr. parīkṣā, onderzoek, examen.

Pamiktí, sieraad, tooi. Hoewel dit woord klaarblijkelijk uit het Skr. is afgeleid, valt het niet licht uit te maken waarmeê het te vergelijken is. Denkelijk is 't grondwoord bhakti, versiering, welks a in de toonlooze lettergreep in eene i, die in 't Tag. zeer dikwijls aan de Jav. Pepet beantwoordt, overging. Pamiktí is eigenlijk «wat tot versiering dient, wat versiert». De bh wordt behandeld als de w, in tegenstelling tot de b; zoo ook is de werkw. vorm van bhukti in 't Oj. mukti; de b, waar ze uit Skr. w ontstaan is, wordt natuurlijk ook als w behandeld, dus van basa, lezen, masa naast bumasa; het boven verklaarde madla is uit vrddha gesproten, enz.

Panganyaya, schade, kwaad dat iemand sticht. Van Skr. anyāya, onrecht. De klemtoon van panganyaya wordt verschillend opgegeven.

Paubáya, uitstel; voorloopig iets laten varen. Ubaya is hier 't Jav. ubaya, Oj. ubhaya, overeenkomst, dus synoniem van samaya, en als zoodanig heeft het ook de andere beteekenis van 't laatste, namelijk die van «tijdstip, tijdperk, termijn, uitstel». In 't Skr. beteekent ubháya uitsluitend slechts «beide»; hieruit heeft zich in de Archipeltalen het begrip ontwikkeld van «wederzijdsche overeenkomst». Naast paubaya komtook pabaya voor, juist als in 't Jav. baya, Krama banggi, naast ubaya. De vraag is of dit baya eenvoudig als verkorting van ubaya te beschouwen is dan wel een Polynesisch woord dat toevallig ook tusschenruimte (van plaats en tijd; vgl. baya, de espacio; bayan, espacio; tiempo) aanduidde en daardoor licht met ubhaya = samaya kon samenvallen. Dat Jav. baya «soms» 1) met het Tagalsche baya en bayan samenhangt, laat zich moeielijk betwijfelen. Anderzijds wijst het Krama banggi op 't Skr. bhaya. Voordat men in staat zal wezen de wederzijdsche verhouding van ubaya en baya nauwkeurig te bepalen, zal men vollediger dan tot nog toe het geval is den taalschat van 't Oudjavaansch moeten onderzocht hebben. Ik heb gemeend de moeielijkheden, die ik zelf althans niet vermag op te lossen, niet te moeten verhelen.

Pasangpalatayá, huichelaar; eig. iemand die (andere) wil doen gelooven (sangpalataya), (anderer) vertrouwen wil opwekken. Zie sangpalatáya.

Patóla, soort komkommer; Skr. patola.

<sup>1)</sup> De gansche omhaal die in 't Handw. bij baya II staat is onnoodig; "soms" en "(nog)wel" zouden volkomen genoeg zijn.

Púdi, prijs, eer, lof. Dit is Mal., Jav. en Bataksch puji; ook Oudj. muji. prijzen, ophemelen, Bhar. Y. 285; pinuji, z. v. a. hoogstdoorluchtige (vgl. sinuhun) 147; hoog te eeren, 620. In beteekenis komt puji zoo geheel en al met Oudj. en Skr. pūjā' overeen dat men op den eersten blik geneigd is puji en pūjā voor één en hetzelfde woord te houden. Toch blijven er bij die gelijkstelling moeielijkheden over; vooreerst is het zonderling dat puji onveranderlijk met korte u, pūjā even bestendig met lange  $\bar{u}$  geschreven wordt. Aan het accent is de verandering van kwantiteit niet te wijten, want pūjā' is oxytonon, en heeft desniettemin de lange u in 't Oudj. bewaard. Ten andere is puji in 't Skr. in 't geheel geen woord, en daar de Polyn. talen slechts woorden of stammen, niet aan louter geleerden bekende abstracte wortels hebben overgenomen, baart ook de uitgang van puji moeielijkheid. Het eenigste wat ik er op zou weten is, te veronderstellen dat puji uit pūjya, te eeren, ontstaan is, ofschoon de inkrimping van een Skr. ya tot i in 't Kawi ook aan bedenking onderhevig lijkt. Mogelijk is de klankovereenkomst tusschen püjä en puji louter toeval en is de gissing in 't Hdwdb. i. v. puji uitgesproken juist. Hoe het zij, het Tag. pudi is identisch met puji.

Sakáli, soms, terwijl. Vermoedelijk uit het voorvoegsel sa, eene eenheid en één-zijn uitdrukkende, en Skr. kāle, locatief van kāla, tijd. Vgl. Mal. sakali, dat beteekenissen vertoont die aan eene verwarring van sa + kāle met sakala, geheel, doen denken.

Saklá, rad, ring. Skr. cakrá, rad, rol, omtrek.

Saksí, getuige. Skr. sākṣī', nominatief van sākṣín, getuige.

Sagána, overvloed hebbende, rijk. Oogenschijnlijk samengesteld uit Skr. sa, met, en gaņá, hoop, menigte, een boel, (vgl. ganan). Wellicht is het eigenlijk eene verbastering van Skr. sadhana, rijk, ten gevolge eener volksetymologie waarbij aan gana gedacht werd.

Salamúha, zich vereenigen; van Skr. samühá, hoop, menigte, vereeniging.

Salantá, behoeftig, arm; Skr. çrāntá, afgemat, uitgeput.

Salitá, verhaal, geschiedenis; salisalíta, het keuvelen, praten; Skr. caritá, verhaal, geschiedenis.

Samá, samen; in magsamá, iets samen doen. Met ander accent sáma, in sumasáma, vergezellende. Beide het Skr. samá, gelijk; als bijwoord: gelijkelijk, te gelijk. Hierbij behoort ook kasama, gezel.

Samantála, middelerwijl, ondertusschen; uit Skr. sama, gelijk, dezelfde, en ántara, o. a. tijdperk, poos, gelegenheid. Opmerkelijk is het dat ook 't Oudj. samantara schrijft, bijv. Bhār. Y. 17, 22, 655, terwijl men samāntara zou verwachten.

Samayá, deelgenoot in iets zijn; van Skr. samayá overeenkomst.

Sampága, jasmijn; Skr. campaka, Michelia Champaka. De vorm met ga in plaats van ka in de laatste lettergreep komt reeds voor in Kawi-Oorkonden II.

Sandáta, wapentuig; Kawi, Mal. enz. sañjata, uit Skr. sámyatta, ten strijde gerust.

Sangpalatáya, vertrouwen, geloof; Skr. sampratyaya. In den uitgang heest dezelsde klankverandering plaats gegrepen als in een der Javaansche vormen, namelijk pitaya; 't zeldzamer voorkomende precaya, pracaya beantwoordt aan 't Oudj. parcaya, bijv. Wiwāha 32; 279.

Sangtábi, met uw verlof. Een verminkte vorm hiervan is tabi; een verbastering sintab. Dat sangtabi enz. Bataksch santabi, verminkt in 't Jav. en Mal. tot tabe, tabik, Bisaya tabi, oorspronkelijk het Skr. kṣantávya «te verontschuldigen» is, heeft v. d. Tuuk aangetoond in zijn Bataksch Wdb. i. v. santabi. De weglating van de wortellettergreep san, die blijkens de verandering in sang opgevat is geworden als het voorvoegsel sang, laat zich verklaren uit de neiging om uitdrukkingen die het karakter van beleefdheidsformulen hebben overgenomen zoo kort als mogelijk te maken; zoo zeggen wij 'navend voor goeden avond; dag voor goeden dag; en dgl. De eenstemmigheid tusschen de Philippijnsche talen eenerzijds en 't Maleisch en Javaansch anderzijds mag ons doen besluiten dat de afkorting van 't woord reeds zeer oud moet wezen.

Sangyúta, honderdduizend, uit sang = Jav. sa, en yuta voor ayúta, Skr. ayúta, tienduizend. In 't Tag. hebben lakṣa en ayuta van plaats geruild, terwijl in 't Jav. en Mal. yuta en juta een nog hoogere waarde heeft gekregen, die van een millioen.

Sadhiyá, plan, doel, opzet, opzettelijk. Skr. sādhyá, doel.

Sanyáwa, wordt opgegeven als te beteekenen 'zwavel'. Ondanks de afwijking in beteekenis en in den klemtoon houd ik sanyáwa voor identisch met Jav. en Mal. sendawa, salpeter en Skr. saindhava, bergzout. De ai, na eerst e geworden te zijn, ging wegens de volstrekte toonloosheid der eerste lettergreep in een kleurloozen klank over. Wat y = d betreft, vergelijke men yadi = Jav. dadi; waarschijnlijk is de overgang deze geweest, dat dh eerst j werd, en later y; zoo ook zal yadi, ofschoon identisch met dadi, onmiddellijk uit jadi, zooals 't Maleisch heeft, ontstaan zijn.

Sáya, gelijkende; sinasayahan, nagebootst, nagedaan. Vermoedelijk van 't Skr. chāyā', schaduw, schijn.

Sīḍa, 't vernielen; Skr. cheda, 't afsnijden, af breken, vernielen. Siḍhá, waarvan magsiḍhá, volmaken, is Skr. siddhá, volmaakt. Sidhí in masidhí, groote wijze, waarzegger, is Skr. siddhi, volmaaktheid (in kunde, in voorspellingskunst, in tooverij, enz.).

Siglá, waarvan simisiglá, tot spoed aanzetten, is Skr. çīghrá, spoedig, gezwind, enz.

Siglá, het tot spoed aanzetten, met het bijbegrip van op bestraffenden toon. Klaarblijkelijk een slecht gespeld en onnauwkeurig vertaald siksá, Skr. çikṣā, onderricht, les, tucht; vgl. Jav. siksa, tuchtiging, kastijding.

Sintá, liefde, is, evenals 't Bataksche sinta, uit Skr. cintā', 't denken (aan iemand of iets), zorg.

Sithá, bonte lappen. Dit is ontstaan uit Skr. citrá, bont, hetzij men het verklare als eene slordige uitspraak of als een Prākṛtsche vorm er van. Hetzelfde woord met dezelfde uitspraak, doch in eenigszins andere beteekenis is 't Jav. cita, sits. De h is overtollig, gelijk in alositha en muthala. Ten minste acht ik dit waarschijnlijker dan dat in dit geval de r de aspiratie bewerkt zou hebben zooals in 't Prākṛt attha voor atra, e. dgl. Aangaande de uitstooting van r achter eenen medeklinker vergelijke men hieronder suka en Jav. bahita  $\Longrightarrow$  Skr. vahitra.

Sudhi', het zich vergewissen, zich overtuigen; Skr. cúddhi, o. a. juistheid, klaarheid, 't tot klaarheid brengen. De bijvorm sunhi is denkelijk ontstaan uit sundhi, waarin n is ingelascht om zoo ten naaste bij den dubbelen medeklinker, die aan 't idioom vreemd is, weêr te geven.

Súka, azijn; eene Prākṛtsche uitspraak van Skr. cukrá. Dezelfde uitspraak vertoont het Mal. cuka en 't Jav. cuka, cukak, waarvan 't laatste eenvoudig als Jav. transcriptie van 't Mal. woord te beschouwen is.

Sulá of súla (verschillend opgegeven), karbonkel. Dit zal wel bij wijze van ellips staan voor Skr. cūḍāmaṇi, kruinjuweel, kroonjuweel.

Sudyá, inzetsel (in een kleed), inlapsel, Spaansch: nesga. Skr. çodhyá, wat te verbeteren is.

Súsi, zie bij masusi.

Sutlá, zijde, Skr. sú'tra, draad. De eigenaardige beperking van sūtra tot «zijdraad, zijde» is, gelijk men weet, aan alle talen des Archipels die 't woord overgenomen hebben gemeen; Mal. sutara, Jav. sutra, Bataksch suttorá of surta, sintorá, enz. Ook hebben Bataksch en Tagala den klemtoon op de laatste lettergreep gemeen in afwijking van 't Sanskrit. Niet onwaarschijnlijk bestond echter ook in 't Skr. de uitspraak sūtrá, want dezelfde uitgang tra heeft meermalen het accent. Bij vergelijking van sutla met gantalá en mantalá blijkt dat in het Tagala tra alleen dan in twee lettergrepen wordt opgelost, wanneer daaraan onmiddellijk een medeklinker voorafgaat; daarentegen wordt in 't Bataksch tra, alsook tla, onder alle omstandigheden tora, tola; zie v. d. Tuuk Tob. Spr. § 7,

Aanm. 6. Een ander middel om de moeielijkheid bij 't uitspreken van tra te voorkomen is omzetting, waarvan 't boven aangehaalde surta een voorbeeld is.

Tadhaná, met elkaar overeenkomen (om iets te doen); Skr. sandhāná, vereeniging, aansluiting, verdrag. Wat t voor s betreft, vgl. talikala.

Talága, vijver, waterbekken, cistern; Skr. tadāga.

Talikalá, keten; Skr. çrngkhalā, çrngkhala.

Tumbága, koper, Jav. en Mal. těmbaga, enz. is een Prākṛtvorm (tambaka) van Skr. tāmraka, koper. De u is ontstaan uit den kleurloozen klinker  $\dot{e}$ ; met den uitgang ga voor ka, vgl. sampaga = campaka.

Upasalaán, vleierig, vleier, verrader; van Skr. upacāra, hoffelijkheid, pluimstrijkerij. Magupasála wordt opgegeven als te beteekenen «zich beklagen; te klagen hebben (over iemand)». In deze beteekenis lijkt upasala eerder ontstaan te wezen uit Skr. apacāra, vergrijp, tekortkoming; de u zou dan uit eene ž zich ontwikkeld hebben.

Walanbahála, 't onbezorgd (om iets) wezen; uit wala, er niet zijn, en bahála = Skr. bhārá, last wat drukt, of bhára; vgl. bahala; eigenlijk dus «afwezigheid van wat drukt».

Wastú, fatsoen, figuur. Uit Skr. vā'stu, grond waarop een gebouw wordt opgetrokken. Hieruit zal zich ontwikkeld hebben de beteekenis «grondplan» en verder «schets, figuur». Zoo drukt ook 't Spaansche traza, waarmede wastú vertaald wordt, uit zoowel grondplan van een gebouw, als inrichting, orde, en uiterlijk voorkomen.

Wíka, woord, rede; reden. Dit is afgeleid van 't Skr. viveka, onderscheiding, oordeel, redeneering. Viveka is zinverwant met vicāra, waarvan Jav. bicara, micara, redeneeren, spreken, gekomen is; immers ook ons credeneeren wordt vaak genoeg in den zin van redekavelen, praten gebezigd. Uit vormen als nagwiwika, en dgl. heeft de Tagalog afgeleid, dat wiwika eene reduplicatie bevatte en dus dat het eenvoudige grondwoord was wika.

Usá, levend wild; eigenlijk: hert, gelijk Bisaya usá, Bataksch ursa, Mal. rusa. Het is 't Skr. rçya, rṣya, antilope. Us staat bij assimilatie voor urs, en dit laatste voor ĕrs; vgl. de opmerking bij alipusta.

De voorgaande lijst van woorden die het Tagala aan 't Sanskrit ontleend heeft, is zonder twijfel verre van volledig. Ettelijke uitdrukkingen zullen mijn aandacht ontgaan zijn, en andere in 't Vocabulario van de los Santos, 't eenigste dat mij ten dienste staat, ontbreken. Tot de woorden die ik in genoemd Vocabulario te vergeefs gezocht heb behoort het in Favre's Maleisch Wdb. aangehaalde sulasi, het kruid ocimum basilicum, Malsulasi, Jav. sulasih (sĕlasih) en tulasih, Bal. sulasih. Dit is eene ge-

westelijke uitspraak van Skr. surasī, of wat als zuiverste Skr.-vorm te beschouwen is: surasā. Uit dit surasī is ontstaan de opmerkelijke en misschien opzettelijke verbastering tulasī, een woord dat uit de hedendaagsche Indische talen overbekend is, doch in Sanskritsche geschriften eerst in later tijd voorkomt, niet vóór de  $10^{de}$  eeuw onzer jaartelling. Het bestaan van den ouderen en den verbasterden vorm in 't Javaansch is verklaarbaar genoeg, daar 't verkeer tusschen 't heidensche Java en Voorindië stellig tot laat in de Middeleeuwen levendig geweest is.

Terwijl ik mij voorbehoud bij eene andere gelegenheid de Indische bestanddeelen van 't Bisaya te behandelen, wil ik hier als algemeen resultaat van mijn onderzoek mededeelen dat het betrekkelijk groote aantal van Skr. woorden en van die welke daarvan verder afgeleid zijn in de Philippijnsche talen scherp afsteekt bij de armoede aan zulke woorden in de talen van Noord-Celebes, die anders zoo nauw met de Philippijnsche samenhangen. De Indische invloed moet dus, zooals trouwens te verwachten was, van het Westen en Zuidwesten, hoofdzakelijk denkelijk van Kamboja en Sumatra uit, de Philippijnen bereikt en, van deze uit, zich weinig of niet verder naar N.-Celebes uitgestrekt hebben.

Sanskritsche woorden in het Bisaya.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned-Indië, 4e Volgreeks, dl. V.

's-Gravenhage, 1881.

. 4. v

Op dezelfde wijze als ik bij een andere gelegenheid 1) eene lijst gegeven heb van de Indische bestanddeelen in het Tagala, zal ik het thans doen voor 't Bisaya. Verscheidene van die woorden zijn aan beide nauwverwante talen gemeen; zoodat ik in de hieronder volgende lijst verwijzen zal naar de voorbeelden uit het Tagala, om niet in onnoodige herhalingen te vervallen. Omtrent de klankwetten van het Bisava zal ik ook slechts enkele bijzonderheden aanstippen, daar ze weinig van de in de zustertaal heerschende afwijken. Zoo hebben beide gemeen dat de Indische c en r vervangen zijn door s en l; de dentale d heeft plaats gemaakt voor de linguale d. Ten aanzien van de geaspireerde letters kh, bh enz. is het Tagala dichter bij 't oorspronkelijke gebleven, evenzeer als ten opzichte van het accent. -Bij 't opmaken der volgende lijst heb ik mij bediend van den Diccionario Bisaya-Español van de la Encarnacion.

A'gsa, een werk onder elkander verdeelen; elkander bij het werk afwisselen. Misschien uit Skr. paksá, een der twee zijden; partij; ofschoon het wegvallen van de p dan moeiesijk te verklaren is.

Anáya, iets zorgeloos doen. Of dit uit het Skr. anaya, slecht gedrag, zich heeft ontwikkeld, is alles behalve duidelijk. Als het Tag. anyaya, leeglooper, hetzelfde woord is, zou men eerder mogen denken aan anadhvāva, vacantie.

Angga, eigennamen verkorten. Het zal wel eenvoudig beteekenen «een deel (van een woord»), dus Skr. angga, lid. onderdeel.

Bágyu, dwarrelwind; weerlicht. Tag. bagyú 2).

Bahán di, huisraad. Skr. bhānda, of liever bhāndi, hoewel dit laatste vooralsnog slechts bekend is in den zin van scheergereedschap.

Bala, waarvan bijv. balaon-mu, worde door u geladen, weggedragen, is Skr. bhāra, last; vracht.

Balána, spleet, scheur; Skr. vrana, wonde.

Baláta, gelofte, rouw; Tag. hetzelfde.

<sup>1)</sup> In deze Bijdragen.

²) In den zin van weerlicht schijnt bagyu te staan voor bëddyu, Skr. widyut, Pråk. bijju. Iets anders is het als Bis. digyo het meervoud heet van didyo, en digyot van didyot, kleinigheid. Hier staat digyo voor dig dyo; de g aan de r in 't Javaansoh beantwoordende, is in bepaalde gevallen een meervoud- en intensief-teeken; dus is bijv. hagbaba of habagba het meervoud van hababa. Vgl. het gebruik van ar in 't Sundaneesch.

Balígya, handeldrijven, waarvan mabaligyaon, handelaar, enz. is Skr. vā'nijya, handel, koopmanschap. De overgang van de linguale u in l is zeer natuurlijk en komt in 't Skr. zelve alsook in de Prākrits voor.

Balíta, tijding. Zie Tag. balita.

Bana, waarvan gikabána, geacht worden, is Skr. māna, achting.

Bángga, stam van woorden die beteekenen: aanklampen, aanranden, in botsing komen. Skr. bhangga; zie Tag. woord.

Bánggi, geknakt zijn, afbreken (intrans.); Skr. bhanggī, nomin. van bhanggin, brekende (intr.), of bhanggi, breuk, knak.

Banyaga, gemeen, schandelijk; ook een scheldwoord. Skr. pandaka, eunuuch.

Bahála en bathála, afgodsbeeld. Tag. bathala.

Bása, lezen. Tag. hetzelfde.

Bisála, woord, uitdrukking; Skr. vicāra, beraad, redeneering. Watden overgang der beteekenis aangaat, vergelijke men ook het Mal. bitjara en Jav. wicara.

Bisti, gewaad; vgl. Tag. hetzelfde.

Binayága, te koop venten. Vgl. Tag. banyaga.

Bitána, vischnet. Tag. hetzelfde.

Budhi, verraad; budhion, verrader. Vgl. Tag. budhi.

Dala, soms dada, dragen, medebrengen; vgl. Tag. dalá.

Diwáta (dioata), godheid; Skr. devátā, hetz.

Gadya, olifant; Skr. gaja. Ook Tag. gadya.

Gamí, een meester in iets; iemand wien alles ten dienste staat. Dit moet uit het Skr.  $s v \bar{a} m ín$ , nomin.  $s v \bar{a} m i$ , heer, ontstaan zijn, doch hoe, is moeielijk te verklaren. Dat de g ook in het Tagala soms op even onverklaarbare wijze uit s ontstaan is, blijkt uit  $gah \acute{a} s a = Skr. s \bar{a} h a s a$ .

Ganda, zekere plant die op eene ui lijkt. Skr. kanda, knol, bol, knoflook. Gansuli, zekere plant. Bedoeld zal wezen Skr. karcûra, eene soort kurkuma. Wegens de i van den uitgang, mag men met eenigen grond vermoeden dat er in 't Skr. ook een vrouwelijke vorm karcûrî bestaan heeft, hetgeen zou overeenstemmen met het geslacht van çaṭī, een synoniem van karcûra.

Gapas, katoen. Even als Mal. en Jav. kapas eene Prākritsche uitspraak van Skr. karpāsa.

Gonda, ramp, désastre. Skr. gandá, hetwelk in de sterrewichelarij een ongunstig tijdstip beteekent. De klemtoon wordt niet opgegeven, maar moet op de laatste lettergreep gerust hebben, althans oorspronkelijk. Van daar dat de  $\alpha$  in de voorgaande lettergreep eerst een kleurlooze klinker  $\check{e}$  werd en daarna in de o overging, volgens den regel in 't Bisaya, dat in dit

opzicht met het Bataksch overeenstemt, in tegenstelling tot het Tagala, waarin de  $\check{e}$  meestal in i overgaat, tenzij door assimilatie met den klinker eener volgende lettergreep in a of u.

Halága, prijs. Zie Tag. halagá.

Hapīla, soort van mier. Skr. pipīlá, mier.

Kadyápa, kodyápa, zeker tuingewas. Dit beantwoordt aan Skr. kacchapa, dat echter in de botanie alleen als de naam van een boom, de Cedrela Toma, wordt opgegeven. Daar het synoniem kaccha ook de hibiscus beteekent, mag men vermoeden dat de naam kacchapa ook op andere planten werd toegepast.

Kasúbha, saffloer, saffraan. Vgl. Tag. kasubhá.

Kati, pond; vgl. Tag. kati.

Katya, glas, krystal; Skr. kāca, hetzelfde. Hier is de c bij uitzondering in ty overgegaan.

Kátli, schaar; Skr. kartarī, hetzelfde.

Katsúli, muskus; zie Tag. kastuli.

Kodyápi of kotsápi, luit. Vgl. Tag. kudyapi.

Kota, vesting, fort. Tag. kuta.

Lába, winst, woeker. Tag. labá.

Lákha, gom, lak; zie bij Tag. lakhá.

Laksa, tienduizend; Tag. laksá.

Lagna, zie onder manalagna.

Lagundi, zekere boom die medicinaal gebruikt wordt. Skr. nirgundi, Vitex Negundo. Dezelfde verbastering in klank vertoont het Jav. legundi; de n is in lovergegaan, de i in eenen kleurloozen klinker, welke in 't Bisaya later a werd; vgl. Jav. wasesa voor wesesa en dit voor wisesa.

Lala, venijn. Misschien Skr. lālā, speeksel, zeever.

Lása, kruiden; het sap van kruiden uitpersen; ook: wereldsche vermaken, Skr. rasa, smaak, lust.

Lipaka, blaasje door een muggebeet veroorzaakt. Oogenschijnlijk is dit aan het Sanskrit ontleend, doch welk woord er in schuilt, is niet gemakkelijk te beslissen. Men denkt aan dīpaka, ontstekende; lepaka, indien wij dit mogen nemen in den zin van lepa, overblijfsel, smet; of, wat mij het waarschijnlijkst dunkt, aan paripāka, het rijpen, de gevolgen. De eerste lettergreep zou dan weggelaten zijn omdat men die beschouwde als het inheemsche voorvoegsel pa, gelijk in 't Jav. niet zelden met ka bij gewaande analogie gebeurt, bijv. in nista voor kanistha.

Losá, neet; Skr. likṣā'. Ten gevolge van het accent op de laatste lettergreep, ging de *i* in de voorgaande in de doffe ĕ over; en daarna in o; vgl. het bij gonda opgemerkte.

Malísa, peper; Skr. marica.

Mámsa, soort van visch. Skr. māmsa, vleesch. Ter verklaring van den overgang der beteekenis zal het voldoende zijn te verwijzen naar 't Jav. iwak, ulam, dat zooals men weet, vleesch en visch te gelijk beteekent.

Manalágna, ook mananágna, matalagna en magatagna, waarzegger. Het grondwoord is Skr. lagna, horoscoop. De wijzigingen, die het oorspronkelijke woord ondergaan heeft, zijn zeer opmerkelijk. Uit lagna heeft zich vooreerst een vorm nagna ontwikkeld, met verklaarbare verwisseling der klanken l en n; omgekeerd is uit Skr. nagná, naakt, in 't Javaansch ontstaan lěgna, en uit nirgundi zoowel in 't Jav. als in 't Bisaya lěgundi, lagundi. Nadat lagna eenmaal nagna geworden was, heeft de Bisayer de n in mananagna gehouden voor den in 't actief vereischten nasaal en daaruit abusivelijk als bijbehoorenden passiefvorm uitgedacht een tagna, waarvan wederom afgeleid zijn gitagna, nagatagna, ipatagna, enz., alle het begrip van «voorspellen, waarzeggen» bevattende. Eindelijk is het zoover gekomen dat als grondvorm alleen tagna te boek staat.

Mantalá, raad; tooverspreuk. Vgl. Tag. mantalá. In beide zustertalen is dus de klemtoon van Skr. mántra versprongen. De verklaring die ik van dit verschijnsel heb pogen te geven in mijn vorig opstel bij het Tagalsche sutlá is niet juist. De zaak zal zich wel op de volgende wijze toegedragen hebben: nadat ter verlichting der uitspraak tusschen t en r eene a ingelascht was, werd het woord drielettergrepig; daar het Tag. en Bis. de plaatsing van den klemtoon op de derde van achteren niet toelaten, is een mántala tegen de regelen der taal. Het accent moest verspringen en vermits de ingelaschte a te zwak, oorspronkelijk eene  $\tilde{e}$  was, kon slechts de laatste lettergreep den klemtoon ontvangen. Derhalve werd het mantalá. Ook Tag. sutlá, Skr. sū'tra is dus te beschouwen als drielettergrepig, als staande voor sutěla.

Mantili, een vrouwspersoon van lage afkomst, maar rijk; en ook eene arme, maar deugdzame vrouw. Ondanks de nevelachtige omschrijving schemert hier door, dat bedoeld is Skr. Maithilī, de bekende bijnaam van Rāma's gade, Sītā, die als het toonbeeld eene brave vrouw gevierd wordt. Ook in 't Javaansch luidt de vorm even verbasterd.

Motya, paarl, juweel; vgl. Tag. mutya.

Nāga, zekere groote boom met geurige bloemen. Skr. ná'ga, Mesua Roxburghii.

Palada, goudblad, verguldsel. Jav. përada; het Skr. pārada, kwik-zilver.

Palángga, schatten, onthalen, eeren, waarvan pinalangga, hetgeen

hooggeschat, in waarde gehouden wordt. Stellig wel van een grondwoord langga = Jav. rengga, versiersel; waarvan angrenggani, o.a. iemand eer bewijzen. Skr. rangga, kleur. Wel is waar kan ik niet aantoonen dat rangga in den zin van ophemeling, lof voorkomt, maar het synonieme warna, dat ook eigenlijk kleur beteekent, duidt tevens lof, verheerlijking aan.

Pamaláta, rouw dragen. Grondwoord balata; zie boven.

Pána, het toedrinken. Skr. pā'na, het drinken; dronk; drank.

Puása, vasten. Even als 't Mal. en Jav. puwasa uit het Skr. u pavāsa. De weglating van de beginletter moet reeds in Indië plaats gehad hebben vóórdat het woord in de Archipeltalen werd overgenomen, want er is geen enkele reden te bedenken waarom de laatsten de u zouden verwaarloosd hebben. Inderdaad laat zich uit den basterdvorm poṣadha in het Buddhistisch Sanskrit bewijzen dat er bestaan heeft een Prākrit posadha, pavasatha naast het Pali en Skr. upavasatha.

Puná, herstellen; opnieuw zaaien. Skr. púnah, opnieuw, weder; wellicht verward met pūrņa, vol.

Punása, het verloren gaan. Verbasterd uit Skr. pranāça, verlies.

Pusunágta, zekere soort van bijen. Ik houd dit voor eene verbastering van Skr. puṣpanikṣa, eene bij; eigenlijk «bloemennipper, bloemenkusser». Su of so in de tweede lettergreep moet ontstaan zijn uit (pu)swa, waarin de p tot v verzwakt werd. Het woord moet aanvankelijk oxytonon geweest zijn, ten gevolge waarvan de i in de voorgaande lettergreep overging in eene doffe  $\check{e}$ . Toen de klemtoon zich, om onbekende oorzaak, naar de voorlaatste verplaatste, ging de zwakke  $\check{e}$  wederom in a over.

Pútli, maagd, jonkvrouwe. Skr. putrī, dochter. De geringe wijziging in beteekenis die het Bisaya vertoont, is ook, gelijk men weet, eigen aan het Javaansch putri, enz.

Sákla, ringvormig voorwerp. Vgl. Tag. saklá.

Sáksi, getuige. Ook Tag. saksi.

Sadaya, kleedingstukken of anderszins ten geschenke geven; zich van het noodige voorzien; opgeruimd en tevreden zijn. Dit woord houdik voor 't Skr. sajja, gereëd, klaar; evenzoo het Mal. sadiya, Jav. sĕdiya. Dat Skr. j in 't Bisaya dy kan worden, blijkt uit gadya = Skr. gaja. In 't Maleisch is die overgang niet de regelmatige, en wellicht te verklaren als eene poging om de dubbele j van 't Sanskritwoord eenigermate uit te drukken. De linguale d van 't Jav. sĕdiya pleit er voor, dat dit ontleend is aan het Maleisch.

Sagala, stuk. Skr. çákala, hetzelfde.

Sála, zekere groote boom. Skr. çāla, sāla, Shorea robusta.

Salapáti, huisduif. Eene zonderlinge vervorming van palapati, zooals het Tagala heeft, van Skr. pārāpatī.

Sáma, gelijk. Vgl. Tag. samá.

Samáya, overeenkomst; gading. Skr. samayá, overeenkomst, enz.; en vgl. Tag. samayá.

Samála, een eenigszins donkere soort van amber. Zeker wel Skr. çyā-malā, donker.

Samí, zich vereenigen. Dit is denkelijk eerder het Skr. sāmya, gelijkheid, dan het Jav. sambi, hoewel het bestaan van een sambi invloed kan geoefend hebben op den vorm van 't woord.

Samúha, kameraad, vriend. Skr. samūha, vereeniging; vgl. Tag. salamuha.

Sampága, jasmijn; vgl. Tag. sampaga.

Sandána, zekere geurige boom. Natuurlijk Skr. candana, sandelboom.

Sinda, pijn, kwaal. Misschien Skr. cheda, snede, snijding; of chidra. Mogelijk ook cintā, zorg.

Suká, azijn. Vgl. Tag. súka.

Súkla, zijde. Verbasterd uit sutla; zie Tag.

Sudhi en sudi, gispen, berispen. Skr. çuddhi, zuivering, correctie. Het volgende woord zal wel niet zonder invloed geweest zijn op de beteekenis.

Sudaya, vermanen. Skr. codya, aan te manen, te kritiseeren; ook: eene bedenking, kritiek.

Sulá, pijn voelen; Skr. çūla, pijn; çūlati, pijn doen.

Súla, punt van suikerriet, stengel, steel, wiggetje. Vermoedelijk Skr. çūla, spies, spitse paal. Voor de eerst opgegeven beteekenis zou ook Skr. çūḍā, kuif, spits, top, in aanmerking kunnen komen.

Súta, bekend, openbaar worden. Misschien Skr. cyutá, uitgezakt, uitgelekt.

Tabi, met verlof; ook tabia. Zie Tag. sangtabi.

Tagna, voorspellen; zie boven bij manalagna.

Talikalá, keten. Vgl. Tag. hetzelfde.

Tugma, ontcijferen, ontraadselen. Wellicht uit Skr. sugama, licht (te vatten, te raden), gemakkelijk.

Tumbaga, koper. Zie Tag. tumbaga.

Utála, oost, oostenwind. Zonder twijfel Skr. uttara, noord. Waaraan men het toe te schrijven heeft, dat de beteekenis verloopen is, weet ik niet.

Yáwat, iets, iets of wat, hoe weinig ook. Skr. yāwat, quantum.

Yúgi, prater, woordenrijk. Skr. yogín, nomin. yogī, philosooph.

Yúkti, koppig, volhardend. Skr. yukti (geestelijke) inspanning, opzet.

Behalve de hierboven behandelde woorden zijn er verscheidene wier vreemde oorsprong niet te miskennen is, maar wier beteekenis zoo onduidelijk en onvolledig wordt opgegeven dat het moeielijk valt op te maken aan welke Indische uitdrukkingen ze hun ontstaan te danken hebben. Zoo bijv. ziet men aan een term als balanti, zekere plant, dat hij ontleend moet wezen, maar aangezien het woordenboek niet vermeldt welke plant bedoeld is, wordt het bezwaarlijk op te sporen, waaruit dit balanti verbasterd is. Wist men den botanischen naam, dan zou men terstond kunnen beslissen of te vergelijken is Skr. vāsantī, Gaertnera racemosa; Bignonia suaveolens; jasmijn. Het is jammer dat de woordenboeken voor de Philippijnsche talen bij de opgave van plantnamen nog slordiger en onvollediger zijn dan 't Javaansche Handwoordenboek, en dat is veel gezegd. Ook hebben ze, evenals gezegd Handwoordenboek, de kwade gewoonte ellenlange omschrijvingen te geven in plaats van datgene wat in een woordenboek vereischt wordt: vertalingen. Wanneer men in 't woordenboek van de la Encarnacion bijv. i. v. gosa vindt: «zwellen van den buik ten gevolge van veel eten», dan weet men nog niets. Is het nu «zwelling» of «dikke buik» of wat is het? Zoolang men niet nauwkeuriger weet wat gosa eigenlijk is, doet men beter alle vergelijking bijv. met Skr. koça, een zak, achterwege te laten, al vermoedt men ook dat gosa ontstaan is uit ghosa, geluid (als van een trommel, bijv.).

Zonder twijfel zal nader onderzoek nog menig punt van overeenkomst dat mij ontsnapt is aan 't licht brengen. Ik hoop dat anderen het werk mogen voortzetten en zal zelf het voorloopig laten rusten. Alvorens de pen neder te leggen, wil ik de gelegenheid te baat nemen om een verklaring die ik in mijn meergemeld opstel over de Sanskritsche woorden in het Tagala gegeven heb te verbeteren. Ik heb daar namelijk onder man didigma als grondwoord opgegeven digma, en dit laaatste gelijk gesteld met Skr. adhigama. Bij nader inzicht besef ik dat man didigma beteekenissen vertoont welk slecht bij adhigama passen. Digma is het Skr. jihmá, scheef, krom. Daarvan komt jihmayati, o. a. onderdrukken; jihmīkaroti, onderdrukken, op den achtergrond dringen. Het Tag. mandidigma zou men eene vertaling van dit jihmīkaroti en jihmayati kunnen noemen met bewaring van het grondwoord. Dat Skr. j in het Tag. regelmatig in d overgaat, is voldoende aangetoond.

|    |     |    | · |   |    |
|----|-----|----|---|---|----|
|    |     |    |   |   |    |
|    | ía. |    |   |   | že |
|    |     |    |   |   | •  |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     | ψ. |   |   |    |
| ý. |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   | ä |    |
|    |     |    |   |   |    |
|    |     |    |   |   | ,  |

## Over de taal der Philippijnsche Negrito's.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned.-Indië, 4° Volgreeks, dl. VI.

|   |   |   | • | 27 |  |
|---|---|---|---|----|--|
|   |   |   |   |    |  |
| ś |   |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   | • |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   |   | • |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |
|   |   |   |   |    |  |

In het «Zeitschrift für Ethnologie», XII (jaargang 1880), bl. 133—175 komt een hoogst belangrijk stuk voor van Dr. Alexander Schadenberg over de Negrito's der Philippijnen. Een gedeelte van Dr. Schadenberg's verhandeling is gewijd aan de taal der Negrito's, waarvan hij eene door hem verzamelde woordenlijst mededeelt.

De uitkomst waartoe genoemde geleerde op grond van zijn onderzoek geraakt is, luidt: «dass die Negrito's eine eigene Sprache besitzen, welche aber nicht frei von den Einflüssen der Dialekte geblieben ist, welche die malayischen Eingeborenen sprechen, die in der Nähe wohnen».

Al wie met eenige kennis der Maleisch-polynesische talen uitgerust de woordenlijst nagaat, ziet op den eersten blik dat de taal der Negrito's eene zuiver Maleisch-polynesische taal is, zoowel grammatisch als lexicalisch. Ook is het niet moeielijk te ontdekken dat die taal nauw verwant is met het Tagalsch en Bisaya, doch voor zoover de gegevens van 't vocabulaar ons toelaten te beoordeelen, een graad dichter bij 't Maleisch en Javaansch staat, dan het Tagalsch. Met andere woorden, de taal der Negrito's is nog iets maleischer dan de dialecten der overige Philippijners, die Dr. Schadenberg «malayische Eingeborene» noemt.

Aangezien het Negritosch, zooals straks zal aangetoond worden, met het Tagalsch naverwant is, spreekt het van zelf dat beide talen veel woorden gemeen hebben; zijn zulke woorden volkomen gelijk in klank, dan moet de mogelijkheid van ontleening erkend worden; doch vertoonen etymologisch identische woorden een verschil van klank volgens vaste regelen, dan heeft er geen ontleening plaats gehad, maar eene uiteenloopende ontwikkeling van één en denzelfden woordvorm in den boezem van de verschillende talen.

Alvorens over te gaan tot eene nadere beschouwing van de woordenlijst, maak ik den lezer opmerkzaam dat ik ter omschrijving der klanken in het Negritosch en Tagalsch de Spaansche spelling door Dr. Schadenberg gevolgd vervangen zal door eene andere meer overeenkomstig de inheemsche Tagalsche. Voor c en qu schrijf ik k; voor gui, naar de uitspraak: gi; dat de uitspraak zóó is, blijkt uit de Tagalsche woorden, zooals gibang, naar Spaansche spelling guibang e. a.; de proef op de som dat gui eenvoudig den klank gi vertegenwoordigt, levert bl. 172, waar het telwoord één wordt opgegeven als guijá, maar 10 als gijampu, 11 als labinggija. De u tusschen twee klinkers zal ik weêrgeven met w; wanneer Dr. Scha-

denberg (bl. 166) de opmerking maakt dat in Negritowoorden als paguiuiran eene opeenhooping van klinkers zichtbaar is, zoo houd ik dat voor eene vergissing; naar de uitspraak luidt het woord, mijns inziens pagiwidan 1), waarin in 't geheel geen opeenhooping van klinkers te bespeuren is. De r vervang ik door linguale d; wel is waar is het volstrekt niet onmogelijk dat het Negritosch dezen klank bezit, maar aangezien ik eene r geschreven vind ook in de woorden, uit het Tagalsch aangehaald, dat in 't geheel geen r kent, hoewel de Spanjaarden bij gebrek aan beter vaak de linguale d met r omschrijven, trek ik het besluit dat de r in de Negritowoorden aan dezelfde oorzaak haar aanzijn te danken heeft. Voor de j zal ik overal h schrijven; wel is waar verklaart Dr. S. uitdrukkelijk dat die i wordt uitgesproken als de Duitsche ch in acht, doch ik twijfel of die klank wel juist is opgevangen, want ik vind dat nu eens j, dan weer h de plaats inneemt van een Tagalsche en algemeen ouder Maleisch-polynesische s 2). Het zou al zeer vreemd zijn dat dezelfde letter onder dezelfde omstandigheden nu eens in ch, dan weêr in h zou overgegaan zijn. Veel eenvoudiger is het aan te nemen dat de j eene mislukte poging is om onze h uit te drukken 3).

De grammatische kenmerken, die in de woordenlijst slechts in geringen getale voorkomen, zijn voldoende om ons het Negritosch te doen kennen ale eene Maleisch-polynesische taal, het naast verwant met de overige Philippijnsche dialecten en verder met het Javaansch, Maleisch, enz. De eigenaardigheid van al deze talen openbaart zich vooral in de voorvoegsels, invoegsels en achtervoegsels. Tot de voorvoegsels, die het Negrito met de verwante talen gemeen heeft, behooren de volgende:

Ma, met dezelfde kracht als in het Tagalsch, Oud javaansch, Bataksch enz. Het heeft gewoonlijk eene possessieve beteekenis; soms drukt het eene vergelijking uit; een tal van adjectieven zijn met behulp van ma van substantieven afgeleid. Aldus gevormd zijn in 't Negritosch madayu, ver; vgl. Oudjav. madoh, ver, van doh, afstand; mahawang, helder; vgl. Jav. sawang, schijn, uitzicht; mabotu, smakelijk, evenzoo gevormd als het in zin overeenkomstige Tag. masadáp, uit ma en sadap. Mal. sedap; mautu; rood, gevormd als Bataksch ma-rara, rood, Oud-en N. Jav. mabang, abang, hetz.; Oudj. ma-putih, wit; enz.

Pag = Tag. pag, in pag-lunohan, pag-dahan, voetpad. De Maleische vorm is pär. Pag-lunoh-an is dus gevormd met voor- en

<sup>1)</sup> Of pakiwidan, want op blz. 167 wordt in de lijst opgegeven paquiuiran.

<sup>1)</sup> Het is bekend dat ook in ettelijke andere dielecten een oudere s in h is overgegaan.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) In den mond van sommige Spaansch sprekende Amerikanen, die ik gehoord heb, klinkt de j als onze h.

achtervoegsel, geheel op de wijze bijv. van Mal. pär-buruh-an, päranak-an en dgl.; lunoh is te vergelijken met het Jav. luruh, waarvan het bedrijvend werkwoord angluruh, opsporen, opzoeken; wat den samenhang tusschen de beteekenissen «gaan» en «opsporen» betreft, vergelijke men Skr. märga, weg, met märgati, zoeken. De sluitende g, in tegenoverstelling tot de r in 't Mal., Jav. enz., pleit voor den nauweren samenhang tusschen het Negritosch en de overige Philippijnsche talen.

Mag = Tag. mag, in mag-tabuy, afdalen; Bat. mor.

Pa = Tag. pa, in pa-tutang, bamboes om rijst te koken; algemeen Mal. Polynesisch.

Mapag = Tag. mapag, in mapagkulu pistang, ademen.

Paka = Makassaarsch paka, in paka-paditin, beweren; i-pakatadik, bedwingen; pakaligid, vervolgen. Dit paka komt ook in het Tagalsch en Oudjavaansch voor, doch als substantiefvorm, en ook als passief en aorist; naar de opgave in de lijst schijnt paka een actieven infinitief uit te drukken, en daarom heb ik alleen het Makassaarsch vergeleken; de gewone actiefvorm van paka is:

Maka = Tag., Oudjav.; bijv. in maka-pidit, scheiden.

Man (d. i. ma met een neusklank die naar gelang van de volgende letter ng, n, n,  $\tilde{n}$  luidt, het welbekende voorvoegsel in alle Maleisch-polynesische talen om actieve werkwoorden te vormen. Bijv. man-digi, opmerkzaam 1); man dakay, opstijgen. Men vindt ditzelfde man ook vóór l, waar andere talen mang zouden hebben; bijv. man-lutu, koken; man-liaku, gaan. Dit man kan uit mang ontstaan zijn, doch laat zich ook verklaren uit de klankverwantschap tusschen d en l; immers vóór de d hebben ook de andere talen man (in gebrekkige spelling man). In man-yepag staat man vóór eene p, doch zooals wij later zien zullen is p ontstaan uit d, d of dj.

Als invoegsel vinden we in 't Negrito het welbekende um der toestandswoorden in Oud en-Nieuwjav., de Philippijnsche talen, Bataksch, de talen der Minahassa, Maleisch, Dajaksch, enz. enz. Bijv. dumayup of, zonder invoegsel, dayup, bewaren; yumakay, of mandakay, opstijgen; yumakay is blijkbaar ontstaan uit dumakay of dumakay, een ververschijnsel dat we later nog meermalen zullen kunnen waarnemen.

Als achtervoegsel hebben we reeds an leeren kennen in pag-lunohan, voetpad. Hetzelfde, algemeen Maleisch-polynesische an, komt ook voor in na-hugat-an, grondwoord hugat — Tag. sugat, wonde.

Een ander achtervoegsel is in, uit een ouder en, Oud- en N. Jav. en. De verbaalvormen op en kan men het gevoegelijkst vergelijken met de

<sup>1)</sup> Eigenlijk zeker wel: oplettende,

Latijnsche gerundieven; bijv. Oudjav. warnanen of warnan (voor warnaën) is eigenlijk «te beschrijven»; in 't Nieuwjav. vervangen ze in bepaalde gevallen den conjuctief en imperatief van 't passief; in het Tagalsch is in (voor ën) ook zeer gewoon; bijv. hanapin-mu si Pedro, d. i. door u moet Pedro geroepen worden of worde P. geroepen. In het Negritosch is antuy laku-mu, waarheen uw gegaan-zijn, quo iter tui; doch antuy lakuin-mu, waarheen gaat gij; waarheen hebt ge te gaan? quo eundum tibi.

Voor de woordvergelijking levert Dr. Schadenberg's vocabulaar, uit den aard der zaak, meer op dan voor de grammatica. Bij eene oppervlakkige vergelijking van de twee kolommen, waarvan de eene voor de Negritosche termen, de andere voor de Tagalsche bestemd is, treft men betrekkelijk weinig identische woorden aan en zou men allicht geneigd zijn het Negritosch te beschouwen als een dialekt veel nader verwant met het Maleisch en Javaansch, dan met het Tagalsch. Toch zou deze gevolgtrekking voorbarig wezen, want in de telwoorden blijkt het Negritosch vrij dicht bij de andere Philippijnsche dialecten te staan, hoewel het onmiskenbaar door eenige eigenaardigheden zich daarvan onderscheidt. Het is wel der moeite waard de hoofdtelwoorden een voor een hier te behandelen.

- 1. Giha = Tag. en Pampanga isa, Bisaya isa, usa, Iloco meisa, Bulusch ësa, Jav. sa, Mal. ësa, sa, Bat. sa (-da), Malagas. isa. De k staat in 't Negritosch, evenals in ettelijke van de Oostpolynesische talen 1) voor een ouder s; de i van Tag. isa is vermoedelijk ontstaan uit een oudere e, omdat in het Bisaya ook usa voorkomt; immers in dit laatste dialect is de gewone plaatsvervangster van e de e, terwijl het in het Tagalsch de e is, hoewel in veel gevallen, door invloed van een e en e in de volgende lettergreep, e in e en e overgaat. Men zou dus verwachten asa, zooals bijv. in a mas uit e mas. Hoe het zij, de gi van 't Negritosch is vermoedelijk slechts een gewijzigde vorm van de e, want het woord voor «vier» luidt e in pat; voor «zeven» in g-pitu, zoodat gi, e en in g dezelfde functie schijnen te hebben.
- 2. Lua = Tag. dalua, dalaua, Bis. duha, Iloco dua, Oud Jav. rwa²), N. Jav. ro, Bulusch rua, Mal. en Bal. duwa, Malag. roa. De grondvorm is dua, rua. De l van het Negritosch is de regelmatige plaatsvervangster van een oudere r, gelijk in het Tagalsch. Het Tag. dalua is eene geredupliceerde vorm met dissimilatie, te vergelijken met Jav. 10 ro

<sup>1)</sup> Onder bepaalde omstandigheden ook in het Bataksch; zie van der Tuuk Bataksche spraakkunst, blz. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Uit dwa, hetwelk bewaard is waar een nasaal voorafgaat, dus piņ-dwa, piņ-do. Dezelfde regel in 't Bulusch,

(voor lwarwa = rwarwa); het is een compromis, zoo te zeggen, tusschen dadua en rarwa (later lalwa).

- 3. Talú = Tag. en Bis tatlu, Iloco tallu, Oud en N. Jav. tělu, Toumb. tělu, Dayakseh tělo, Bat. tolu, gewestelijk tělu, Malag. telo, enz. Het Tag. tatlu is wederom gevormd met reduplicatie, overeenkomend met N. Jav. tatělu.
- 4. I-apat = Tag. Bis. Pamp. apat, Toumb. ĕpat, Oud en N. Jav. pat, Bat. opat, gewestelijk ĕmpat, Mal. ampat, Day. apat, Malag. efatra.
- 5. In g-hin a. Vgl. Tag., Bis., Pamp., Iloco, Ibanag, Oud- en N. Jav., Mal., Bat., Day., Toumb., Makassaarsch, Boegineesch lima, Malag. dimi. Het voorvoegsel in g komt ook bij 7 en 8 voor, en is, zooals reeds opgemerkt, vermoedelijk slechts een bijvorm van i in i-apat en gi in giha. De volkomen overeenstemming aller Maleisch-polynesische talen 1) in het gebruik van lima verbiedt ons in hin a iets anders te zoeken dan eene verbastering van lima. De overgang van lin his zeer eigenaardig, doch we zullen later meer ondubbelzinnige voorbeelden daarvan ontmoeten.
- 6. Enem = Tag. anim, Bis. anum (beide uit ĕnĕm), Pamp. anam, Iloco innem, Oud- en N. Jav. nĕm, Toumb. ĕnĕm, Bataksch onom, gewestelijk ĕnĕm, Mal. änäm, Malag. ĕnina (voor ĕnim, ĕnĕm).
- 7. Ing-pitu = Tag., Bis., Pamp., Iloco, Ibanag, Oud- en N. Jav., Bat., Toumb., Boegin. pitu, Malag. fito.
- 8. Ing-walu = Tag. en overige Philipp. dialecten en Toumb. walu, Oud Jav. wwalu, N. Jav. wolu, Bat. uwalu, Malag. valo.
- 9. Siam = Tag. siyam, overige Philipp. dial. siam, Bat. siya, gewest. siwah, Toumb. siyow, Malag. sivi, Fijiziwa, Tongasch hiwa; verder af ligt het Oud- en N. Jav. sanga. Bij dit telwoord vooral komt de nauwe verwantschap van het Negritosch met de overige Philippijnsche dialecten uit.
- 10. Gihampú, uit giha, één, door een neusklank verbonden met het volgende pu, uit puu, puwu, ontstaan uit een ouder puluh. Evenzoo Tag. sa-ng-pouo (beter sangpuwu) uit sa, één, verbindingsnasaal en pouo, voor puluh, gelijk buwan, maand voor bulan. Naast pouo (puwu) komt evenwel in het Tag. ook pulu (polo) voor, Bis. na-pulu, Iloc. sangapulu, Iban. ma fulu, Pamp. a-pulu, Toumb. ma-pulu, Mal. Oud- en N. Jav. sa-puluh, Day. sa-pulu, Mak. sampulo, Bat. sappulu, gewest. simpuluh, Malag. folo.
  - 11. Labing-giha = Tag. labin-isa, uitlabi over heen, Oud Jav.

<sup>1)</sup> Met uitzondering, misschien, van 't Formosaansch. De voorbeelden uit de oostelijke talen heb ik weggelaten als volkomen overbodig

lëwih, N. Jav. lëwih, luwih, Mal. lëbih; het telwoord beteekent dus «overschot van een (boven de tien).»

- 12-19. Labing-lua, enz. = Tag. labin-daluha enz.
- 20. lua-m-pú = Tag. dalua-ng-pouo, Oud. Jav. rwang-puluh, N. Jav. rong puluh, Toumb. rua-na-pulu. De getallen van 30—90 worden op gelijke wijze gevormd.
- 100. Gihan-daan = Tag. sa-ng-daan; vgl. Pamp. dinalan. Geheel afwijkend is het woord voor honderdtal in de overige Philippijnsche dialecten, namelijk Bis. gatus, Iloco. gasut, Iban. gatut, waarmede. behoudens welbekende klankveranderingen, overeenstemt Oud- en N. Jav. atus, hatus, Toumb. hatus, Mal., Bat. en Day. ratus, Boegin. ratu. Malag. zato. Het bovenvermelde daan staat voor dalan, zooals reeds uit Pamp. din alan op te maken is. Een geheel ander daan in het Tagalsch, met de beteekenis van «een weg» is ook uit dalan, Jav. dalan, Mal. djalan ontstaan. De eigenlijke heteekenis van daan (voor dalan) zal wel wezen «een vracht»; vgl. Tag. dala, vracht; op dezelfde wijze duidt het Jav. pikul, een schoudervracht, een getal van 100 kati's aan, en wordt koyan, eig. een last, in het Dayaksch gebezigd ter aanduiding van een duizendtal. De overeenstemming tusschen het Tag. en Negr. in 't gebruik van daan is zóó volkomen, dat men hier aan een ontleening zou kunnen denken. Zelfs indien men deze onderstelling als onbetwistbaar aanneemt, blijft het uit vergelijking der telwoorden gewonnen resultaat dit. dat het Negritosch nauwer verwant is met de Philippijnsche talen dan met Maleisch, Bataksch, Javaansch, enz., hoewel het in enkele opzichten deze laatsten nadert.

De gegevens die wij verder uit de woorden kunnen putten bevestigen de verkregen uitkomst in het algemeen. Ik zal nu de lijst van den beginne af doorloopen en die termen uitkiezen welker verwantschap met die in andere Maleisch-polynesische talen het duidelijkst in het licht treedt.

Dumayub, dayup, bewaren; vgl. Jav. rahup, geps, zooveel als men in de twee handen vatten kan; angrahup, in de beide holle handen nemen. Mata, oog; algemeen Mal.-Polynesisch.

Kayu, boom; Jav. Mal. enz. kayu, boom, hout. Daar het Tag. kahuy zegt, staat de vorm van 't woord in het Negr. dichter bij dien van 't Mal. en Javaansch.

Biti, been; Mal. bětis, onderbeen; Oud Jav. wětis, onderbeen; N. Jav. wěntis, gewoonlijk dijbeen, soms onderbeen<sup>1</sup>); Bal. batis, been; Sundan. bitis; Toumb. wětiis, kuit.

¹) Dit laatste bijv. in "dipun sungkemaken wentise raden Janaka" uit een Lakon.

Bukid, berg; Mal. bukit, Jav. wukir, enz.

Apuhin, binden. Er zal wel bedoeld zijn «te binden», want in is 't Jav. achtervoegsel en, Tag. in, waarvan boven sprake geweest is; apuh, uit een ouder apus = Oud en N. Jav. apus, teugels, toom, band, angapus, binden, bij den toom leiden; synoniem is tali, dat ook in het Tag. dezelfde beteekenis heeft en in dewoordenlijstalsomschrijving van apuhin dient. In het voorbijgaan zij opgemerkt dat in het Javaansch het eenvoudige tali nooit «binden» beteekent.

Yadang, braden; vermoedelijk uit dadang, Jav. adang, rijst koken; kayu dang, brandhout. In het Tag. beantwoordt d nu eens aan een Jav. dj, dan weer aan d. Daar het Jav. vaak een d vertoont, waar de verwante talen een dj hebben, bijv. in hudan, regen, Mal. hudjan, en Jav. dadi Mal. djadi, in 't Tagalsch yadi oplevert, mag men het gevolg trekken dat Negr. yadang juist denzelfden klankregel volgt als het Tag. yadi; beide laten zich herleiden tot een ouder djadi, en leveren een nieuw bewijs van de neiging tot dissimilatie, die we ook in het Tag. dalua hebben aangetroffen.

Dim, donker; hetzelfde grondwoord is vervat in Tag. madilim (gedissimileerd uit didim of lilim, ouder rerem, dedem), donker. Vgl. Oud. Jav. rem, schemer; morgenschemer; N. Jav. het gesloten zijn der oogen; Bal. modom (ouder medem), de oogen luiken, slapen; enz.

Ma-dayu, ver; Jav. ma-doh, adoh, ver; van doh, afstand; Mal. djauh, ver, verte.

Manambul, eten. Vermoedelijk «zamen eten»; Jav. akembul mangan, zamen (aan één tafel, of uit één schotel) eten; kinembul dahar, zva. zat meê aan den disch (Lakon).

Kayu, vuur bij een feest. De opgegeven beteekenis lijkt zeer apokrief; het woord zal wel eenvoudig brandhout beteekenen, want boven is kayu als \boom \opgegeven.

Danum, rivier. Verwant met Mal. Polyn. inum, grondwoord voor «drinken», en misschien ook met Jav. ranu, een meer; Mal. danau.

Dikit, vuur; Tag. dikit, grondvorm van magdikit, ontsteken.

Yunudun, volgen; klaarblijkelijk verwant met Tag. sunud; de waarde van het achtervoegsel un kan ik niet bepalen. Het zou wenschelijk zijn dat de Europeesche vervaardigers van woordenlijsten de kwade hebbelijkheid om alleverbaalvormen met een actieven infinitieftevertolken eensaflegden.

Babaye, vrouw; Tag. babayi.

Kan-ku, voor mij; uit kan = Mal. Day. akan, tot, en ku, aangehecht voornaamw. van den 1<sup>sten</sup> pers. algemeen Mal.-Polynesisch.

Lawak, veld. Jav. lebak, vlakte, vlak land.

Pag-lunuh-an en pag-dahan, voetpad. Het grondwoord lunuh is bovenreeds vergeleken met het Jav. luruh, ruruh. Dit moest in het Negr. luluh (lulu) worden, waaruit wederom met dissimilatie ontstond lunuh. Verwisseling van len n is niets ongewoons in de verwante talen, waarvoor ik verwijs naar van der Tuuk, Tobasche spr. bl. 64; onder de daar aangevoerde voorbeelden is inzonderheid Mak. lunasaq = Bugin. lulasaq opmerkelijk, omdat het volkomen met Negr. lunuh voor luluh analoog is. Dat nu in de laatste taal de omwisseling van n en lvoorkomt, kan bewezen worden uit het woord hanual, broek, beantwoordende aan Tag. saluwal, Jav. sëruwal; ook hier is de overgang van lin n toe te schrijven aan de neiging tot dissimilatie. Dahan is hetzelfde woord als Tag. daan, Jav. dalan, Mal. djalan, weg.

Man-liaku, gaan; uit voorvoegsel man (= mang) en liaku, waarvoor op bl. 172 laku voorkomt; dit is natuurlijk Oud- en N. Jav. laku, Toumb. lako (lumako), Mal. laku, bărlaku, Bat. lahu, Bisaya lakau, Fidji lako, enz. enz. De inlassching van i in liaku vindt hare wedergade in de eigenaardigheid van 't gewestelijk Javaansch van Banjoewangi, om tusschen eenen medeklinker en angof a eene y te laten hooren 1); bijv. balamby ang voor balambang; gyaring voor garing; by ahe voor bahe 1).

Ma-hawang, glans. Uit ma possessief prefix en Oud- en N. Jav. sawang, uitzicht, schijn; het woord zal wel «glansrijk, glanzend, licht» beteekenen, en niet «glans».

Ma-hamak, groot. Het zal wel eigenlijk Eng. bulky uitdrukken, en afgeleid zijn van hamak, Jav. hawak, lichaam, bulk.

Dabuk, haar; Jav. rambut. De ten k worden als sluiters vaak verwisseld; zie van der Tuuk, Tobasche spr. bl. 71, vg.; vooral in het Madureesch treft men eene menigte voorbeelden hiervoor aan; Vreede, Handleiding der Madoer. taal, 2<sup>de</sup> dr., VIII.

Mahawang, helder. Hetzelfde woord als mahawang, glans.

Kamu, heer. De opgegeven beteekenis is zeer apokrief. Het bijgevoegde Tag. pu, is wel is waar «heer», maar wordt ook gebezigd in den zin van ons «U», het Spaansche Usted. Kamu is oogenschijnlijk eenvoudig het voornaamwoord van den 2<sup>den</sup> pers. meerv., Oud Jav. kamu, Tag. kamu, enz. enz. Het woord beteekent dus «gij», Fransch vous.

Banua, hemel. Dit is natuurlijk het welbekende Mal. Polyn. wanua, enz. land, streek, aarde; slechts bij enkele stammen, zooals de Negritos, Pampangers, Niassers en Mentaweiers heeft het de ongetwijfeld oude beteekenis ook van «hemel» behouden.

<sup>1)</sup> Deze bijzonderheid is mij medegedeeld door den heer K. F. Holle.

Yumakay, man-dakay, opstijgen. De oudere vorm van het grondwoord dakay moet dakay of djakay geweest zijn; de overgang van de beginletter is te vergelijken met dien in Tag. yadi = Mal. en Day. djadi, Jav. dadi, enz.

Hanual, broek, reeds boven behandeld; hier zij bijgevoegd dat het woord ontleent schijnt uit Arab. sarwāl, hetgeen niet wegneemt dat het als voorbeeld van klankverwisseling mocht aangehaald worden.

Napanat aku, ik heb niet. Aku, ik, is het algemeen Mal. Polyn. voornaamwoord; de Tagalsche uitdrukking hin di taban-mu beteekent «gij hebt niets; mu is dus eene vergissing voor ku. Dezelfde vergissing heeft plaats gehad in het voorgaand panagimpam (l. panagimpan) talagamu, dat in geen geval «ik ben slaperig» kan uitdrukken, wel «gij hebt een droom gehad». Even raadselachtig is het volgende antuy-mu pagnabay, dat «iemand dooden» heet te beteekenen, hoewel uit bl. 172 blijkt dat antuy den zin heeft van «waar» en «waarheen».

Man-lutu, koken; het grondwoord is hetzelfde als Tag. lutu, Toumb. lutu, gaar; Toumb. lumutu, koken.

Bakud, kring. Hetzelfde als Tag. bakud, omheen, omheining, en grondvorm van magbabakud, omheinen, enz. Vgl. Jav. bengker, rond, een hoepel.

Hibat, lans. Hetzelfde als Tag. sibat, met regelmatigen overgang van sin k. Vermoedelijk verwant met Jav. sabět (sebět), waarvan añabět, añebět, zwaaiende slaan.

Dalaga, een meisje; = Tag. dalaga; ik houd dit voor eenen geredupliceerden vorm, met dissimilatie, van laga = Jav. lara, rara, meisje.

Anak abayu, ongehuwd man. Anak is het welbekende Mal. Polyn. woord voor kind, en ook in bepaalde gevallen voor persoon; bijv. Oudjav. anak-bi, een vrouwspersoon. De afleiding van abayu is mij onbekend, maar het woord kan zeer wel uit abalu ontstaan zijn (vgl. buyan voor bulan) en identisch met Moluksch balo, weduwnaar, weduwe.

Liagi, man; voor laki, Jav., Mal., Bat., laki of laki, Malag. lahi, enz. Kan ku, mij. Hetzelfde als kan ku, voor mij, reeds boven behandeld.

Kapitanga-n-yabian, middernacht. Uit kapitanga, helft, n, van, en yabian, nacht. Kapitanga is afgeleid van tanga, ontstaan uit tëngah, Jav. tëngah, 't midden; helft, waarvan o.a. tëngange (voor tëngah ngwe), middag; Tag. tingá, halve (tahil), doch anders tangghali, middag; Mal. tëngah, Bat. tonga; enz. Yabian, vergeleken met Tag. gabi vertoont eenen overgang van gin y; misschien is de tusschentrap

gyabi geweest, doch de gegevens zijn niet voldgende om eene stellige uitspraak te dezen aanzien te veroorloven 1).

Buyan, maan; Jav. wulan, maan, maand; rëm bulan, maan; Mal. en Bat. bulan, Tag. buwan, enz. Men ziet dat in het Negritosch het woord eene soortgelijke, maar niet dezelfde, klankverbastering heeft ondergaan als in het Tagalsch. Uit bulan zal wel eerst buan ontstaan zijn, en daarna zal een hiatuswegnemende klank ingevoegd zijn, in 't eene dialect eene y, in 't andere eene w; vgl. het Hollandsche goe-j-e, doo-j-e, en dergelijke in gemeenzame taal, met ou-w-e, en verder graag voor gra-ëg, uit grad eg, waarmede Tag. en Negr. daan uit dalan te vergelijken is.

Bubug, mond; Tag. bibig<sup>2</sup>), kennelijk naverwant; op de wijze van Jav. wis met wus. Aan bibig beantwoordt, volgens den regel, 't Mal. en Bat. bibir, rond, inzonderheid van den mond, lippen; Oudj. bibir, lip; Makass. bibereq; Niasch bewe; Toumb. wiwi.

Barita, bericht; Bis., Bat. en Mal. barita, Jav. werta, Oudjav. wrtta; ontleend aan het Sanskrit.

Yabian, nacht; hetzelfde woord als Tag. gabi, doch met toevoeging van 'tachtervoegsel an.

Ay sadang, niet genoeg. Sadang = Oud-en N. Jav. sedeng, voldoende, van pas, middelmatig; Mal. sedang; Bis. sadang; genoeg, geschikt.

Pa-iding, heet «nederleggen» te beteekenen. Gelukkig blijkt uit het bijgevoegde Tag. sunday, dat de gegeven vertolking ten eenenmale onjuist is. Sunday is, om de woorden van het woordenboek van de Los Santos te gebruiken: «recostado, estar algo como arrimado á otra cosa.» Het is duidelijk, dat aangezien kant, (de) costa, costado, in 't Jav. en Mal. zich vertalen laat met iring, het Negritosch iding niets anders is, dus «kant, zijde» beteekent. Pa is het bekende voorvoegsel. Indien pa-iding een infinitief van een bedrijvend werkwoord moet verbeelden, hetgeen wegens het bijgevoegde Tag. niet waarschijnlijk is, moet het causatieve kracht hebben, gelijk in 't Makassaarsch.

Pamaná, pijl. Van een grondwoord, dat ook in het Tag. voorkomt, paná, Oud- en N. Jav. panah, pijl. Pamana is een volkomen regelmatig gevormd denominatief, gelijk bijv. Jav. panulak, middel om af te weren, van tulak, actief nulak, afweren; pañukur, middel om te scheren, scheermes, van ñukur, scheren; Bat. pandjagari, waarmede men ver-

<sup>1)</sup> Vgl. ook van der Tuuk, Tobasche Spr. bl. 75, XII.

<sup>2)</sup> Ditis de gewone vorm, niet big big, zooals Dr. S. opgeeft. Het is echter mogelijk dat big big ook gehoord wordt; want hetzelfde grondwoord vertoont zich nu eens geredupliceerd, dan weêr herhaald; analogiën daarvan levert bijv. het Madurecsch vergeleken met het Javaansch.

siert; pamalati, middel om in te wikkelen; panurbu, middel om te verbranden; enz. Pamana is dus eigenlijk «waarmede men schiet.»

Abayat, regen; gewestelijk abagat, zooals op bl. 174 voorkomt. Klaarblijkelijk verwant met Mal. barat, eene bui.

Nahi, bereide rijst. Hetzelfde als Oudjav, en Mal. nasi.

Hing-hing, ring; hetzelfde als Tag. singsing, Jav. singsim, gedissimileerd uit simsim of sing-sing; voor de verwisseling van m en ng als sluiters zie van der Tuuk, Tob. Spr. bl. 63.

Ma-idim; zwart; idim, staat in dezelfde verhouding tot Tag. itim (uit ițem), als Jav. ireng, zwart, tot ițeng, donker (van de huid); Oudjav. pirak, Mal. perak, zilver, tot Jav. pețak. Uit ițem heeft zich ook 't Mal. hitam ontwikkeld.

Adudau, zon; bevat hetzelfde woord als Tag. adau; het lijkt een geredupliceerde vorm te wezen, doch het is ook mogelijk dat in ad een honorifiek voorvoegsel schuilt; vgl. Minahassaasch Endo, dag; si endo, de zon.

Ma-tadim, spits, scherp. Vgl. Oudjav. tadjëm, scherp; Mal. tadjam; enz.

Ma-bayani, sterk. Mal. bërani, moedig, fortis; Boegin. warani, Jav. wani, enz. Dat een Negr. y aan een Mal. r kon beantwoorden, is ons reeds gebleken uit abayat = barat. Op de onderlinge verhouding der klanken ra, ya, ga en ha zal ik later terugkomen.

Dampar, voorhoofd. Klaarblijkelijk verwant met Jav. lampar, lempar, ruim en effen, want het voorhoofd wordt ook in andere talen met een effen plaat vergeleken; zeer gewoon is in 't Sanskrit de zamenstelling lalāṭa-paṭṭa, gladde plaat van 't voorhoofd. Ook het Jav. ḍampar, een vorstelijke zetel, een schrijftafeltje, zal wel in den grond hetzelfde woord zijn.

Ma-yambug, troebel. Uit het bekende voorvoegsel ma van adjectieven, en yambug, vermoedelijk verwant met Jav. djëmbër, vuil, morsig; vgl. Negr. bubug, = Jav. Mal. bibir, en het boven opgemerkte bij yumakay, mandakay.

Manuk, vogel. Dit woord komt in schier alle Mal.-Polyn. talen in dezelfde beteekenis voor.

Danum, water; reeds boven behandeld, toen het voorkwam in den zin van rivier.

Itarabay-mu, wat wilt gij? Mu is het bekende Mal.-Polyn. affix van den 2<sup>den</sup> prs. enkelvoud.

Antuy laku-mu, waarheen zijt gij gegaan. Laku-mu, eigenlijk «uw gang», in tal van verwante talen; voorbeelden overbodig.

Antuy lakuin-mu, waarheen gaat gij; reeds vroeger behandeld.

Ma-puge, welriekend. Gevormd met ma, even als het overeenkomstige

Tag. ma-banggo; puge is te vergelijken met Bat. pur, waarvan purpur, verkoeld in den wind; ma-purpur, zich luchten (vgl. Hollandsch lucht in den zin van reuk); pamurpuri, specerijen, als gember, kurkema, enz.; puge beantwoordt in klank volkomen aan Bat. puri.

Tuturun, woord. Van een grondwoord = Jav. tutur, spreken, zeggen; het suffix un moet hier de waarde hebben van Jav., Mal. enz. an of Toumb. en, zoodat tuturun eigenlijk beteekent wat gezegd wordt.

Na-hugat-an, wonde; Tag. sugatan, bevat hetzelfde grondwoord. Na-hugat-an zal eigenlijk wel beteekenen «toegebrachte verwonding,» of «plaats waar iemand verwond is.» De functie van het voorvoegsel na kan men uit dit voorbeeld niet opmaken, evenmin als uit het volgende.

Na kakuyeb, worp. Daar het bijgevoegde Tag. ubang (l. buang?) mij onbekend is, zoodat ik de nauwkeurigheid van de vertolking niet kan nagaan, vind ik het te gewaagd om kuyeb te vergelijken met Jav. kurëb, onderste boven.

In het vocabulaar volgt dan een overzicht van de telwoorden, waarmede wij reeds kennis gemaakt hebben, en verder een lijstje van woorden uit drie Negritosche tongvallen, van Caulaman, Dinalupihan en Bataan. Alle drie openbaren zich op den eersten blik niet alleen als Maleisch-polynesische talen van 't zuiverste water in 't algemeen, maar als Philippijnsche talen in het bijzonder. Ook dit lijstje zal ik doorloopen.

Abur, asch. Mal. abu, Jav. awu, Minahassaasch awu, stof; enz. Mata, oog. Algemeen Mal.-Polynesisch.

Daun, blad. Mal. daun, Oudjav. ron, (don), Nieuwjav. ron, blad, ron-don, blaadjes; Ponasakansch daun, Tag. dahon; enz.

Yaga, daya, bloed. Dit is hetzelfde woord als Mal. darah, Oud jav.  $r\bar{a}h$ , Nieuw jav, rah, Toumb. raha, Tonseasch daha, Bat. daro, Tag. dugo; enz. Het eenvoudigste hulpmiddel om de gedaanteverwisselingen die dit woord ondergaan heeft ons voor te stellen, is wel dit, dat men 't bestaan in de oudere Mal.-Polyn. talen aanneemt van een klank als de Arabische Gain of wel als eene gebrauwde Hollandsche g. Daaruit kan zich eenerzijds licht onze gewone g, anderzijds eene r ontwikkelen. Onze spirant g kon verder in de harde Duitsche en Fransche media g overgaan, maar ook in eene h; uit h ontwikkelt zich in ettelijke talen eene g. De g is naverwant met g. Bij de verwisselbaarheid van al deze klanken is het in elk bijzonder geval moeielijk uit te maken welke klank in dit of dat woord als de alleroudste moet beschouwd worden; zulks doet ook bij elementaire taalvergelijking weinig ter zake. Soms zal de bedoelde klank, dien ik met een spiritius asper zal aanduiden, oorspronkelijker zijn dan eene g, g of g, soms zal 't omgekeerde waar zijn. Passen wij dit toe op den term voor bloed.

Stel dat de alleroudste vorm geweest is dadah of dadeh, maar dat zich hieruit reeds een da'ah of da'ĕh ontwikkeld heeft in zeer ouden tijd, dan laten zich de gedaanteverwisselingen zonder moeite verklaren. In 't Negritosch en de Philippijnsche dialecten in 't algemeen valt de sluiter h weg; de d gaat wel eens in y over, bijv. in yumakay, vgl. mandakay. Het is dus verklaarbaar dat wij een yagá vinden; in den gewestelijken vorm dayá moet y denzelfden oorsprong hebben als in abayat = abagat, Mal. barat. In het Tag. valt de sluiter h evenzeer weg en maakt de Pepet of kleurlooze klinker steeds plaats voor een volleren klank; dus laat Tag. dugó zich verklaren als ontsproten uit de'eh, voor een ouder da'eh. Ook in het Tobasch is in historischen tijd e in o overgegaan, van daar de vorm daro, gewestelijk Bataksch nog dareh. In de Minahassasche tongvallen, die de sluiter h evenzeer verloren hebben, ontstond uit da'ah het bestaande raha en daha. Het Mal. heeft darah, wellicht onmiddellijk uit dadah, waarbij op te merken valt dat men de linguale d van 't Maleisch regelmatig verkeerd als dentaal schrijft; even averechtsch is die spelling voor 't Balineesch, Madureesch, Tagala en de meeste verwante talen.

In het Oudjav. luidt het woord  $r\bar{a}h$  (niet rah), ontstaan uit rahah of  $rah\check{e}h$ , na uitstooting der middelste k; de r staat voor d; vgl. rwa voor dwa, nog over in pin-do; ron voor daun, maar over in ron-don. Het Nieuwjav. rah is eene onnauwkeurige spelling, daar de lange klinkers niet meer als zoodanig worden geschreven. Uit het Oudjav. ziet men dat rah dus slechts in schijn een niet geredupliceerde vorm is, De g in yagá kenmerkt 't Negr. als een echt Phil. taal.

Namurak, bloesem. Toumb. wurak, bloesem; murak bloeien.

Ui-tlog, ei. Vergelijkt men dit woord met het Tag. i-tlog, Oudjav. han-tlū, Toumb. a-tělu, Tonseasch atědu, Tonsawansch atěluch, dan ziet men dat al die talen hetzelfde grondwoord hebben, doch verschillen ten aanzien van het voorvoegsel, terwijl het Mal. tělor in 't geheel geen prefix vertoont. De verhouding van tlog (tlug) tot tělor en tlū is gelijk aan die van Tag. niog, kokos, tot Mal. niyur en Oudjav. nyū; in 't laatste is de lange een gevolg van 't feit dat er eertijds achter de u nog een medeklinker volgde; vermoedelijk is nyū onmiddellijk ontstaan uit houh, en dit laatste wederom uit nyur of wel nyu'.

Bakal, bahal, ijzer. Dit is niets anders dan het bekende Mal. en Jav. bakal, grondstof, ruw materiaal. De h in bahal is een voorbeeld van een zeer gewoon klankverschijnsel, zoowel in de verwante talen, bijv. het Tobasch, als in andere taalfamiliën, bijv. het Germaansch.

Ikan, visch. Mal. ikan, visch; enz.

Lanum, rivier; hetzelfde woord als danum, boven behandeld.

Lakiun-mu, ga! Uit lakiu = laku en suffix ĕn, Jav. ĕn; eigenlijk: door u zij gegaan! eundum tibi.

Pulut, puyut, honig. Hetzelfde als Tag. pulut, terwijl het in 't Jav. kleverig sap» beteekent.

Ahu, hond. Met gewone verandering van s in h. Jav., Toumb., Tag. enz. asu.

Puha, kat. Uit pusa, Tag.

Hú, hoofd; ontstaan uit huwu, dit uit hulu, gelijk pú, tien uit puwuh, puluh. Jav. en Mal. hulu, Tag. ulu, enz.

Utú, luis. Zeker wel voor hutu, en dit voor kutu. Mal. en Sundan. kutu, Tag. kutú, enz.

Haki, man. Staat voor laki, gelijk hina, vijf, voor lima. Het Dinalupihansche kahaná houd ik voor 't Jav. kalana, këlana, een titel in oudere gedichten voorkomende en te vertalen met held 1); Minahass. kolan o vorst; in 't Oudjavaansch ken ik het slechts in de beteekenis van reus, Titan 2). Zeker is het verwant zoowel met Jav. lanang, als met Oudjav. lanā en lāna, vast, bestendig; alana, volhardend 3). Indien de vergelijking juist is, hebben we een derde voorbeeld van den overgang van lin h; vermoedelijk geen onmiddelijken overgang, maar met tusschentrappen.

Liaki, mensch. Voor laki, reeds boven behandeld.

Hundang, mes; komt overeen met het Tag. sundang, doch is wellicht ontleend.

Indú, moeder. Mal. indung en induq, moeder; Oudjav. indung, moeder; mevrouw, dame.

Kukul, nagel; Jav., Mal., Tag. enz. kuku. De toevoeging der lachter de u heeft haar tegenhangster in enkele Moluksche tongvallen, waarin voor latu, vorst, koning, (Jav. datu, ratu, Mal. datuq, Tag. datu, enz.) gezegd wordt latoel, la-ul (zie G. W. W. C. Baron van Hoëvell, in Bijdragen T. L. & Vk. 4de volgreeks, I, bl. 78).

Idung, neus. Mal. hidung (d.i. hidung), Jav. hirung, Tag. ilung, enz. Ahiu, zout. Dit zal wel eene drukfout zijn voor ahin, of naar de spelling van 'tvocabulaar, ajin, Jav. asin, zout; Mal. grondwoord ásin, vanwaar masin en asinan; Tag. asin; zoo ook Toumb., Tomp., Tonseasch, enz.

Ma-ahim, zuur. Jav. asem, Mal. asam, Tag. asim; uit vergelijking

<sup>1)</sup> Do vertolking met "dolende ridders" in 't Jav. Handw. is een verzinsel, berustende op gewaande etymologie.

<sup>2)</sup> Bijv. Bhārata Yuddha 293; 300; 488.

<sup>3)</sup> In deftigen stijl ook Nieuwjav., bijv. Damar Wulan 322, waar lana den zin van "standvastig," Skr. dhīra heeft.

van deze drie vormen blijkt dat de oudere vorm asem is, want uit ë ontstaat in het Tag. in slotlettergrepen regelmatig i en in 't Mal.  $\ddot{a}$ ; vergelijk verder Tomb., Tont., Tonseasch, Tondanosch esem.

Bebuy, zwijn. Dayak bawoi, Mal. babi, Bugin. bawi, Tag. babuy, enz. Anlo, zon; voor ando; zie het boven gezegde bij adudau.

Adodas, andas, dag. Ado houd ik voor hetzelfde als anlo, Tomb. Endo, si ĕndo, dag, de zon; das, voor 't Oudjav. das of das, dato.a. «afgedaan», eig. doorgebroken, beteekent, synoniem met tělas. Dezelfde beteekenis heeft Jav. tas, geredupliceerd tatas, bijv. tatas rahina, aangebroken dag; van tatas afgeleid is Oudjav. anatasi, doorbreken; bijv. rahinānatasi lamur, de dag brak door den morgennevel heen 1). Verder zal ook wel Oudjav. těndas, Nieuwjav. ĕndas, hoofd, hierbij behooren. Hoe het zij, andas schijnt te beteekenen «aanbraak», adodas, dag aangebroken, zon doorgebroken.

Pituun, deur. Mal., Bat., Tag. pintu. Het suffix un schijnt eene varieteit van an, dus = Tomb. en te zijn.

Bapa, vader. Oud-en Nieuwjav. bapa, Mal. bapaq. Daar ook in andere taalfamiliën bāpa voorkomt, bijv. in 't Hindi bāp, zou men aan ontleening kunnen denken, hoewel ik voor mij daaraan twijfel.

Dian, weg; uit daian (dayan), en dit uit dalan of djalan, Jav. dalan, Mal. djalan, Tag. daan.

Yat, wortel. Oudjav. wwad, Nieuwjav. wod, gewoonlijk oyod, Tag. ugát. Wwad heeft vermoedelijk de volgende trappen doorloopen: u'ád, uhád, wuád, wwad, waaruit eindelijk in 't Nieuwjav. regelmatig wod. Tag. ugát uit u'át = u'ád. Yat wijst op een nog ouderen vorm uḍát; de klinker in de eerste lettergreep is uitgevallen ten gevolge daarvan dat het onmiddellijk vóór de geaccentueerde lettergreep stond. Uit uwad (uwat) laat zich ook Bal. ubad, Sundan. ubar, Mal. ubat verklaren, al is de beteekenis die van «kruid» 2). De oy in Jav. oyod, naast het regelmatige wod is misschien overblijfsel van een voorvoegsel en komt oogenschijnlijk overeen met ai, dat wij ook in 't Moluksche aiwaari, aiwaati, wortel, geneesmiddel, aantreffen 3).

<sup>1)</sup> Vgl. voor den samenhang der beteekenissen ook Jav. putus afgebroken, en afgedaan, beslist; tědas, gekwetst, gewond, met tělas, afgedaan.

<sup>2)</sup> Over den samenhang tusschen de beteekenissen zie van der Tuuk, Taalkundige aanteekeningen bl. 141; ook 't Nieuw Jav. oyod is zoowel wortel als slingerplant.

<sup>3)</sup> Een soortgelijke klankovergang als yat, wwad, ugat vertoonen, is waar te nemen bij 't woord voor "mensch" in 't Maleisch en andere Westelijke en Zuidelijke Mal. Polyntalen. Als ouderen vorm neem ik aan udûng. Een Krama-vorm hiervan, nl. idang, leeft voort in 't Jav. edang, bijvorm van ewang, uit i wang, Krama van uwang, waarvan sowang, d. is. sa + uwang, en rowang. Buiten samenstelling luidt de Oud-

Dida, tong. Mal. lidah, Jav. lidah, Tag. dila, Tomb. Tont. Tondanosch lila, Tonseasch, Tonsawangsch, Ponosakansch dila, Bentenangsch rila, enz.

Hiermede is de woordenlijst uitgeput. Van verscheiden termen, daarin voorkomende, heb ik de verwanten niet kunnen opgeven, maar zulks is voor 'tdoel dat ik beoogde ook onnoodig. Wat aangehaald is zal voldoende zijn om ieder deskundige de overtuiging te schenken dat het Negritosch in klankleer, spraakkunst en woordenschat eene zuiver Maleisch-polynesische taal is, en wel een die het nauwst verwantschap toont met de overige Philippijnsche talen, hoewel de Negritos enkele uitdrukkingen met verder verwijderde Maleisch-polynesische volken gemeen hebben.

Voor zooverre mij bekend is worden de Negritos door de ethnologen beschouwd als te behooren tot een geheel ander ras dan de Malayo-Polynesiërs. Ik zal mij wel wachten, dat tegen te spreken, want ik kan over dat vraagstuk niet oordeelen. Alleen wil ik opmerken dat overname van een vreemde taal door een volk niet tot de onmogelijkheden behoort. Indien de Negritos hun tegenwoordige taal ontleend hebben, moet het zijn geweest van een Maleisch-polynesisch volk, dat uitgestorven is, of wel ten opzichte zijner taal versmolten met Tagalas, Bisayers, of andere sluikharige Philippijners. Hoe dat ook geweest zij, er kan onder deskundigen geen tweeërlei gevoelen bestaan omtrent den aard en de afkomst der Negritosche taal, waaromtrent wij, dank zij de navorschingen van Dr. Schadenberg, zooveel belangrijke bijzonderheden hebben leeren kennen.

Jav. vorm wwang uit wuwang, wu-ang, wuhang, wu'ang, wurang, urang, udang. In 't Maleisch moet door verspringing van den klemtoon orang gekomen zijn; dat de klemtoon nog lang op de laatste gerust heeft, maak ik op uit het Javaansche, klaarblijkelijk uit het Maleisch ontleende, wrang-utan, Orang oetan; ik moet echter hier bijvoegen, dat het Oud jav. wurang-utan heeft, en de versterking van utot wu (of wo, verg. Russisch wosm, voor osm; en dgl.) pleit er voor dat de klemtoon op de eerste lettergreep rustte, althans in de uitspraak van sommigen.

## Eene bijdrage tot de kennis van 't oude Philippijnsche letterschrift.

Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde van Ned. Indië. 4\* Volgreeks, dl. X.

| · , |  |   |
|-----|--|---|
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  | 7 |
|     |  | ? |
|     |  |   |

In een geschrift, getiteld Contribucion para el estudio de los antiguos alfabetos Filipinos 1), heeft de heer T. H. Pardo de Tavera een zeer verdienstelijk overzicht gegeven van hetgeen er bekend is van het letterschrift dat oudtijds bij verschillende volken op de Philippijnen in gebruik was. Zoowel het onderwerp zelf, als de wijze waarop het door genoemden schrijver behandeld is, verdienen ten zeerste de aandacht der belangstellenden, en al weet ik dat het aantal derzulken hier te lande uitermate gering is, zoo wil ik toch niet nalaten mijne eigene belangstelling te toonen en eene zwakke poging te wagen om de nieuwsgierigheid van anderen te prikkelen. Wel is waar heeft eene jarenlange ondervinding mij geleerd dat geene der talrijke Nederlandsche tijdschriften zich verwaardigt van den inhoud der Bijdragen kennis te nemen, terwijl ze met gretigheid rijp en groen uit den vreemde overnemen en hun lezers opdisschen als nieuwste resultaten der wetenschap, doch hoe bedroevend die ondervinding ook zijn moge, ze mag ons niet ontmoedigen.

Het ontbreekt niet aan oudere berichten omtrent de Philippijnsche alphabetten. Het onderwerp is, zooals de heer Pardo de Tavera opmerkt, door bijna alle geschiedschrijvers van den Archipel der Philippijnen behandeld, hoezeer op alles behalve bevredigende wijze. De eenigste geleerde, die daaraan een bijzonder onderzoek gewijd heeft, was Jacquet, die in 1831 in het Nouveau Journal Asiatique eene verhandeling uitgaf onder den titel Considérations sur les Alphabets des Philippines. Daarin is slechts sprake van twee alphabetten, dat van 't Iloko en van het Tagalog; het eene getrokken uit een handschrift in de (toen) Koninklijke Boekerij van Parijs <sup>2</sup>), en het andere gecopieerd uit het bekende werk van Thévenot.

Behalve deze twee alphabetten — die eigenlijk als één en hetzelfde moeten beschouwd worden — had Jacquet in de talrijke spraakkunsten der verschillende Philippijnsche talen geen af beeldingen van letters kunnen opsporen. Daaruit blijkt dat hij slechts over beperkte hulpmiddelen beschikte, want er zijn ettelijke oude spraakkunsten waarin die letters afgebeeld staan, zooals de heer Pardo de Tavera niet nalaat te doen uitkomen. Het is waar dat in de Arte de la lengua Tagala van Pater de Totanes —

<sup>1)</sup> Uitgekomen te Lausanne, bij Gebr. Jaunin.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De Schrijver zegt in de noot: "De Heer de Sainte-Croix vereerde aan de Koninklijke, thans Nationale Boekerij van Parijs, een exemplaar van den herdruk der "Arte de la lengua Ilocana-Manila 1617".

welk werk voor 't eerst in 1745 uitkwam 1) — slechts ter loops van 't inheemsche schrift melding gemaakt wordt en de letterteekens niet afgebeeld zijn, doch in de Tagalogsche spraakkunst van Pater San Agustin, voor 't eerst in 1705 verschenen, vindt men de lettervormen opgegeven en in de eerste uitgave der grammatica van Pater San Joseph, gedrukt te Bataán in 1610, staan nog verscheidene woorden met de oude karakters geschreven.

De eerste schrijver die in Europa Tagalogsche letters liet drukken, was de Jezuiet P. Chirino <sup>2</sup>). Waarschijnlijk is het alphabet dat Thévenot, in zijne Relation des Iles Philippines par un Religieux geeft, aan het werk van Chirino ontleend, hoewel de naam van dezen niet door Thévenot vermeld wordt.

In een werk van Don Sinibaldo de Mas<sup>3</sup>) ontmoet men vijfalphabetten: twee Tagalogsche, waarvan één in gebruik was in de provinciën Bulakan en Tondo en 't andere in 't gewest Batangas, oudtijds Komintan genoemd, verder een Ilokosch, een Pangasinansch en een Pampangaasch alphabet.

De teekens waarvan de inboorlingen zich bij 't schrijven van het Bisaya bedienden, vindt men afgebeeld in de spraakkunsten van den Jezuiet Ezguerra en van Pater de Mentrida.

Bij de uit vermelde bronnen te putten schriftproeven, tien in 't geheel, kan men nog voegen de twee alphabetten welke voorkomen in de *Tabel van Oud- en Nieuw-Indische* alphabetten, uitgegeven door Holle. Ze waren hem verstrekt door den heer Riedel, doch zonder opgave van de plaats van herkomst. Alles te zamen zijn er dus twaalf Philippijnsche alphabetten bekend, die de schrijver der *Contribucion* in een tabel heeft vereenigd.

Reeds bij den eersten oogopslag zullen zelfs ongeoefenden kunnen bespeuren dat al die alphabetten, althaus de elf eersten, eigenlijk één en dezelfde schriftsoort vertoonen, zoodat de schrijver dan ook terecht opmerkt: \*men kan zeggen dat ze één en hetzelfde zijn, terwijl de verschillen bestaan in de manier van schrijven, zooals bij het Engelsche, Fransche of Spaansche schrift geschiedt». Daarenboven zijn er enkele letters, die in een paar der opgegeven Philippijnsche talen ontbreken, om reden de klank dien ze voorstellen er niet meer in voorkomt. Alleen in 't Pampangasche alphabet schijnen de ya en wa bij vergissing uitgelaten te zijn, daar deze taal deze klanken wèl bezit <sup>4</sup>).

De volledigste Philippijnsche alphabetten kennen slechts drie letters om de klinkers, en veertien om de medeklinkers uit te drukken. Over het feit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De uitgave waarover schrijver dezes beschikken kan is een herdruk van 1850.

²) De titel van diens hoogst zeldzaam geworden boek is: "Relacion de las Islas Philipinas y de lo que en ellas an trabaiado los Padres de la Compañía de Jesus. Roma, MDCIV".

<sup>5)</sup> Informe sobre las islas Filipinas. Madrid, 1843.

<sup>4)</sup> Ter loops zij opgemerkt dat de Heer Pardo de Tavera ten ourechte ook de ha onder de letters telt die aan 't Maleisch ontbreken.

dat het schrift der Tagalers en Bisayers het gebrekkigst is van alle Indische schriftsoorten van den Indischen Archipel, als ook over de verwantschap van het eerste met de laatsten heeft schrijver dezes eenige opmerkingen gemaakt in een opstel Over de opschriften uit Koetei 1), dat den heer Pardo de Tavera niet bekend is geweest en moeielijk bekend had kunnen zijn. Daar er in dat opstel verscheidene punten voorkomen die ook in de Contribucion behandeld worden en daarom in de volgende bladzijden telkens zullen aangevoerd worden, veroorloof ik mij een gedeelte van 't daar gezegde hier aan te halen.

«De type van het schrift der Tagalers en Bisayers op de Philippijnsche eilanden is ouder dan die van 't Makassaarsche (en tevens Boegineesche), doch het aantal der letters is nog meer geslonken. Het Tagalog bezit slechts 17 karakters, het Bisaya 14, terwijl de Makassaren en Bataks er nog 19 hebben; de teekens voor e en o ontbreken geheel. Dat het Tagalogsche alphabet, waarvan 't Bisayasche slechts een weinig gewijzigde vorm is, in nauw verband staat met het Sumatraansche, blijkt uit de overeenkomst der letters na, ba, ha en ma; de lettervormen die ook in andere groepen worden aangetroffen, sluit ik natuurlijk van de vergelijking uit, want die bewijzen niets voor den nauweren samenhang tusschen Philippijnsch en Sumatraansch. Nog karakteristieker voor de beide schriftsoorten is de ra, welke thans in de Philippijnsche talen als la wordt uitgesproken; zonder behulp van de Lampongsche ra zou de vorm dezer la, oorspronkelijk ra, onverklaarbaar wezen 2). In 't algemeen komen de Tagalsche letters meer met de Lampongsche dan met de Bataksche overeen; ze zijn ook ouderwetscher dan de laatste. Daar niet te veronderstellen is dat de Lampongers onmiddellijk invloed op de bewoners der Philippijnen hebben uitgeoefend, neem ik aan dat de Philippijners hun schrift aan 't oudere Maleisch 3) ontleend hebben en dat dit laatste, met eenige, in verloop van 4 of 5 eeuwen ontstane wijzigingen, bij de Lampongers voortleeft. Het verdient opgemerkt te worden, dat in sommige Lampongsche HSS. twee vormen der da voorkomen, welke men in 't Bisaya terugvindt. Wellicht is de eene er van eigenlijk de linguaal, doch wegens de gelijkenis der karakters voor da en d ook in andere groepen is dit moeielijk uit te maken. De Tagalsche letter da heeft de meeste overeenkomst met de dentaal, hetgeen zonder-

<sup>1)</sup> Verslagen en Mededeelingen der Koninklijke Akadomic van Wetenschappen, Afd. Letterkunde, 24 Reeks, D. XI, bl. 196, vgg. (1882), herdrukt in Verspr. Geschr. VII, blz. 57-76.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dank zij de tabel van P. de T. kan ik thans er bijvoegen, dat de vorm der Pampangasche *la* den samenhang tusschen bedoeld teeken en dat der Kawi *ra* nog duidelijker doet uitkomen.

<sup>3)</sup> Of wel aan 't Cambodja-Kawi-schrift na 800 A. D., waaruitikhet oude Sumatraansch ontstaan acht.

ling kan schijnen, omdat de uitspraak zeer bepaald die eener linguale d is. zelfs in die mate dat de Spanjaarden ze transcribeeren met r. Nu is ook de d der Maleiers een linguaal, hetgeen hen echter niet belet heeft dien klank in hun hedendaagsch alphabet uit te drukken met de Arabische dentaal dal. Het is dus volstrekt niet onmogelijk dat dezelfde Maleiers ook in hun vroeger, Indisch schrift de Sanskritsche en Javaansche dentaal bezigden. maar als linguaal uitspraken. Indien dit het geval geweest is, laat het zich verklaren, hoe de Philippijners, bij 't overnemen van 't alphabet der Maleiers (of liever Sumatranen), even als deze met het teeken der tandletter de uitspraak der tongletter verbonden. 1) Vooralsnog blijft deze verklaring slechts een veronderstelling, maar eene veronderstelling die geoorloofd is, omdat ze verder onderzoek kan uitlokken. Om dezelfde reden wil ik nog een ander punt van overeenkomst tusschen de Lampongsche en de Philippijnsche schrijfwijze aanvoeren. Gelijk ik reeds met een enkel woord gezegd heb, bezitten het Tagalog en Bisaya geen afzonderlijk teeken voor de klanken e en o. Welnu, ook de meeste Lampongsche HSS kennen het niet. Het is in geenen deele gewaagd aan te nemen, dat het evenzoo geweest is bij een deel der oude Maleiers, want de Maleische e en o verschillen qualitatief van de Sanskrit ē en ō; aan deze laatste, uit tweeklanken ontstane klinkers beantwoorden veeleer de echt Maleische diphthongen ei (ouder en nog gewestelijk ai) en au, die, juist omdat ze nog volle tweeklanken waren. niet gevoegelijk met de Indische  $\bar{e}$  en  $\bar{o}$  konden weêrgegeven worden.» 2)

Omtrent de verhouding van het Makassaarsch-Boegineesch schrift tot het Kawi-Cambodjasche na 750 onzer jaartelling had ik t. a. p. het volgende gezegd: «Van Sumatra gaan wij over tot Celebes. Daar vinden wij het Makassaasch-Boegineesch alphabet, dat ook op Bima, en, in eenigszins ouderen vorm, op Mangarai in gebruik is. Volgens het gevoelen van Professor Friedrich Müller 3) zou het schrift der Tagalsche (d. i. Philippijnsche) volken, der Bataks, der Boegineezen en Makassaren afstammen uit een vorm van Indisch schrift, dat in menig opzicht het alphabet van Açoka's edicten (250 v. Chr.) in ouderdom overtreft. Dat gevoelen kan ik niet beamen. Van de menigvuldige gronden die daartegen pleiten zal ik er slechts een paar aanvoeren. In 't alphabet van Açoka wordt de i-klank aangeduid door een winkelhaak rechts aan 't boveneinde van den stok der letter. In verloop van tijd is de haak afgerond; later wederom heeft men deze kleine kromme

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Ook 't ontbreken van een middel om de dentale van de linguale ta te onderscheiden hebben de Philippijnsche alphabetten met de Sumatraansche gemeen.

<sup>\*)</sup> Met het Javaansch was het een ander geval; daarin heeft de overgang van ai en au tot e en ō reeds vroeg plaats gehad.

<sup>5)</sup> Grundriss der Sprachwissenschaft, Band II, Abth. II, bl. 90.

lijn boven de letter verlengd, en dan verder de i uitgedrukt door eenen cirkel, onmiddellijk boven den stok; soms is de lijn doorgetrokken, en eindelijk zóóver, dat links, evenwijdig aan den stok, een streep gemaakt wordt; op deze wijze wordt de i in 't Nāgarī uitgedrukt. Uit den anderen vorm van 't i-teeken, den cirkel aan 't boveneinde van den stok, is ontstaan een cirkel boven den stok; de cirkel heeft zich eindelijk losgemaakt; op dit standpunt staat het Kawi-Cambodja-Pali schrift en is 't Javaansch enz. gebleven. Het Boegineesch-Makassaarsch gaat een stap verder, heeft uit het kringetje een stip gemaakt. Met de e (eig.  $\overline{e}$ ) is iets dergelijks gebeurd; eerst vastgehecht aan de linkerzijde van den stok, is zij hoe langer zoo meer vergroot, omgebogen, doorgetrokken naar beneden, en eindelijk heeft men ze van den stok losgemaakt. Dit is reeds betrekkelijk vroeg geschied, maar altoos eenige eeuwen na Açoka. Genoeg. De wijze waarop de klanken i en e worden aangeduid is voldoende om te bewijzen dat het Makassaarsch-Boegineesche alphabet niet ouder is dan 't Oudjavaansch; de vorm der medeklinkers levert het bewijs dat het veel jonger is.»

«Reeds bij eene oppervlakkige beschouwing gelijkt het Makassaarsch-Boegineesche schrift op het Bataksche of Lampongsche, maar het is meer afgerond en nog erger verminkt, of wil men, haastiger geschreven. De karakters welke de verwantschap tusschen het schrift van Sumatra en van Celebes in 't helderst licht stellen, zijn de na (Mak. en Bataksch); de ra (Mak., Bat. en Lampongsch); deze letter op zich zelf zou voldoende wezen om de nauwe verwantschap te bewijzen; de Mak. pa en ma zijn verminkingen van de Lampongsche; evenzoo de ka. Hoever die vereenvoudiging gedreven wordt, bespeurt men 't duidelijkste misschien aan de nga en de ta. Juist tengevolge van die zucht tot verkorting hebben sommige letters een vorm die zich even goed laat afleiden uit den Oud-Javaanschen als uit den Lampongschen, of, we mogen gerust zeggen, eenmaal Sumatraanschen; dit geldt o. a. van de dja. In sommige opzichten heeft het Mak.-Boeg, een ouder type bewaard dan het Bataksch, bijv, bij de tja; ik denk er dan ook niet aan, het Mak. schrift van het hedendaagsche Bataksch af te leiden, maar van een Sumatraansch, zegge Oud Maleisch alphabet, uit een tijd toen Lampongsch, Bataksch en Redjangsch nog één enkele varieteit van het Oudjavaansch vormden.»

\*De uitkomsten waartoe het voorgaande onderzoek ons leidt, is, dat de Boegineezen en Makassaren hun schrift rechtstreeks of middellijk aan een Sumatraansch volk te danken hebben. Bedenkt men dat Boegineezen en Maleiers zeevarende en handeldrijvende volken zijn, dan zal men in dit resultaat niets vreemds vinden. Er is één bijzonderheid in de schrijfwijze der Makassaren welke ons zou kunnen doen vermoeden, dat zij haar van Wes-

telijk Java ontleend hebben, namelijk de gewoonte om den klank der øniet uit te drukken met de Taling en Tarung, maar eenvoudig met de laatste. Immers in het Sundaneesch wordt de Tarung, of zooals de Balineezen zeggen: Tëdung, gebruikt om de ø aan te duiden. Ik geloof echter niet dat er tusschen deze twee feiten eenig verband bestaat, en verklaar de weglating van de Taling in 't aangeduide geval uit den toeleg, die in de geheele manier van schrijven bij de Makassaren en Boegineezen doorstraalt, om 't schrift te vereenvoudigen. Om kort te gaan, Celebes heeft zijn schrift ontvangen van Sumatra uit, of misschien van Maleiers op Borneo gevestigd. Van alle Indische alphabetten is 't het allerjongste, het verst verwijderd van de grondtype."

De verwantschap tusschen het schrift van Celebes en dat der Philippijnen is zoo in 't oog loopend dat niemand ze zal loochenen, doch zoo heter op aankomt den graad dier verwantschap te bepalen, loopen de gevoelens uiteen. De Heer Pardo de Tavera meent dat «de gelijkenis (van 't Philippijnsche schrift) met het Boegineesche en Bataksche niet zóó groot is als men bij 't lezen van Jacquet zou kunnen veronderstellen.» Indien met deze woorden bedoeld is dat het eene schrift niet onmiddellijk uit het andere ontleend is; dat de bewoners van Zuid-Celebes hun letters niet van de Philippijners geleerd hebben, noch vice versä, dan ben ik het met den Schrijver eens. Maar indien hij meent dat de treffende overeenkomst meer schijnbaar dan werkelijk is, en dat de twee schriftsoorten niet in een zeer nauw verband met elkander staan, dan schaar ik mij zonder aarzelen aan de zijde van Jacquet. Om mijn gevoelen te staven wijs ik in de eerste plaats op de Philippijnsche ya, die alleen in de Bataksche ya haar wedergade vindt. De afwijking van de oude type - welke laatste in de alphabetten van Zuidelijk Indië, Achter-indië, Tibet, Java, enz. slechts weinig veranderd voorkomt - is zóó groot, dat men alleen in de nieuwe schriftsoorten van Noordelijk Indië, o. a. het Nāgarī 1) iets dergelijks terugvindt; ik zeg iets dergelijks, want tusschen de wijze waarop de ya in 't Nāgarī verminkt is en die waarop dezelfde letter bij de Bataks en Philippijners vervormd is, kan ik geen verband ontdekken. Ten tweede noem ik de na. De vorm dezer letter in 't Mak.-Boegineesch is slechts eene varieteit van den Philippijnschen en hetzelfde is ook toepasselijk op de Bataksche na, mits men in 't oog houde dat de Bataks zooveel mogelijk kromme lijnen door rechte vervangen, zoodat onder hun handen is overgegaan in o. Zelf indien het omgekeerde

<sup>1)</sup> Het Nügarī wordt nog door menigeen verkeerdelijk beschouwd als het Sanskritschrift. Het is echter eigenlijk Hindīschrift. Er is een Sanskrit stelsel van schrift, maar dat is onafhankelijk van de gewestelijke typen der letters. Pāṇini, de groote Indische grammaticus, kende geen Nāgarī.

waar was, zou de verwantschap tusschen de Bataksche, Makassaarsche en Philippijnsche vormen der na er niet minder duidelijk om zijn. Ten derde is de Philippijnsche ha geheel identisch met de Lampongsche, terwijl de Bataksche ha eene hoekige varieteit er van is. Men behoeft slechts de typen dezer letter, zooals zich die vertoonen: 1. in de edicten van Açoka; 2. in 't Cambodja-Kawi-schrift en 3. in 't Sumatraansch-Celebes-Philippijnsch, naast elkaar te plaatsen om zich te overtuigen dat de laatstgenoemde zich in dezelfde richting als de middelste heeft ontwikkeld, maar in die richting nog veel verder is gegaan. In 't Javaansch-Balineesch alphabet is de Kawi ha ook eenigszins gewijzigd, doch op geheel andere wijze dan in 't Sumatraansch-Celebesch-Philippijnsch; dit laatste drietal vormt eene groep op zich zelf en staat als zoodanig tegenover alle overige Indische schriftsoorten. Ten vierde houd ik de Bataksche u voor onmiddellijk ontstaan uit eenen lettervorm die nagenoeg aan de Philippijnsche u gelijk was; vooral komt de verwantschap duidelijk uit als men de u van het 12de alphabet der tabel vergelijkt. Wel is waar gelijkt de Bataksche-Philippijnsche u ook veel op de Nāgarī-u, die reeds op een Gupta-inscriptie met eene bocht in dezelfde richting voorkomt, doch die overeenkomst kan kwalijk aan iets anders dan toeval geweten worden, daar elk denkbeeld van nauwere betrekkingen tusschen het Gupta- en Någarî-schrift eenerzijds en het Sumatraansch-Philippijnsch anderzijds door de gedaante der overige letters is uitgesloten.

Een en ander van hetgeen hier gezegd is omtrent na, ha en ya is ook door den schrijver der Contribucion opgemerkt; hij maakt evenwel niet de gevolgtrekkingen, die uit de ook door hem erkende feiten m.i. voortvloeien.

— Ik zal nu de letterteekens één voor één nagaan. De opmerkingen van den Heer P. de T. zullen dan van zelf ter sprake komen.

A. Deze letter is sterk van de oude type afgeweken. De meeste gelijkenis met de Kawi-Cambodjasche  $\alpha$  vertoont de eerste der twee karakters van No. 7 der tabel, aangezien de verbindingslijn tusschen rechter- en linkerbeen nog niet geheel ontbreekt, noch verplaatst is. Een spoor van die dwarsstreep is ook zichtbaar in No 10, terwijl in No 11 en 12 de ééne streep door twee vervangen is. De meest verbasterde vorm behoort aan 't Pangasinan (No 9), dat trouwens over 't algemeen de meest gewijzigde karakters vertoont. Schier onherkenbaar is de Lampongsche  $\alpha$  geworden. Het Bataksch kan, jammer genoeg, niet vergeleken worden, want het drukt den klank der  $\alpha$  door het teeken der  $h\alpha$  uit; hetzelfde schijnt mij toe het geval te zijn in de twee schrijftalen van Celebes.  $^1$ )

<sup>1)</sup> Dat de letter welke in 't Mak.-Boeg. alphabet als ha dienst doet, een nieuw toevoegsel is uit het Arabisch overgenomen, is reeds opgemerkt door Dr. B. F. Matthes; zie o. a. Boegineesche Spraakkunst, bl. 10.

I. De teekens hiervoor, behalve in N° 11 en 12, vertoonen overeenkomst met i in het latere Cambodja-schrift  $^1$ ; voorts, maar in eenigszins minderen graad, met het Kawi-teeken en met het Bataksche, alsook met de i der Zuidindische schriftsoorten. N° 11 en 12, bevevens de tweede type van No. 7, zijn mij volstrekt onverklaarbaar; ze vertoonen niet meer de minste gelijkenis met de i van eenig Indisch alphabet. Zooveel alleen is duidelijk dat de i in 11 dezelfde letter is, maar in loopend schrift, als de i in 12, welke laatste den staanden vorm vertegenwoordigt.

U. De verklaring van dit teeken levert eene moeilijkheid op, doordien de opene zijde naar links gekeerd is, in plaats van naar rechts, gelijk men verwacht zou hebben. Alleen in het Pampanga is de richting dezelfde als in de Achterindische alphabetten en 't Kawi. Hierboven had ik reeds de gelegenheid op te merken dat de Bataksche u licht te herleiden is tot eenen vorm die ook de gewone Philippijnsche is. Bij de ontstentenis van een Lampongsch en Makassaarsch-Boegineesch aequivalent, is het moeielijk ten dezen tot een vast besluit te komen, en als ik, steunende op het Pampanga, het vermoeden uitspreek dat de gewone Philippijnsche u, evenals de Bataksche, ontstaan is uit de omzetting van eene Kawi-Cambodjasche u, dan wil ik daarmede geenszins te kennen geven dat ik de zwarigheid gering acht of ze voor goed meen opgelost te hebben. Intusschen meen ik te mogen beweren dat sommige letters in 't Philippijnsch eene verschuiving hebben ondergaan, evenals in 't Bataksch. De oorzaak van dit verschijnsel zoek ik, in de eerste plaats, in de manier van schrijven. «Men schrijft» (in 't Bataksch), zegt Dr. van der Tuuk 2), «van de linker- naar de rechterhand, en daar 't geen, waarop men gewoonlijk schrijft, bamboe is, die wegens de kokerachtige gedaante wel niet gemakkelijker dan in de lengte beschreven of liever besneden kan worden - steeds van onderen naar boven. Bij 't lezen kan men 't geschrevene in een horizontale ligging vóór zich houden. Welnu, juist deze zelfde manier was niet onbekend bij de Philippijners: een oud schrijver, Colin, zegt uitdrukkelijk dat de Tagalogs «van onderen naar boven» plachten te schrijven, en Pater Ezguerra bericht ons hetzelfde van de Bisayers. 8) Men zal toegeven dat bij eene dergelijke wijze van schrijven verschuivingen en omzettingen eerder kunnen voorkomen dan anders.

KA. Hieromtrent had ik in mijn bovenvermeld opstel geschreven: «Nog

<sup>1)</sup> Zie Annales de l'Extrême Orient (September 1880) Inscription de Bassac, strophe 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tobasche Spraakkunst § 1. De tegengestelde bewering van Marsden, waarop de schrijver der *Contribucion* (p. 23) zich beroept, heeft niet de minste waarde: Marsden heeft wel op Sumatra geleefd, maar nooit onder de Bataks, en hun taal verstond hij niet.

<sup>3)</sup> Zie Contribucion p. 10, vg.

moeielijker dan de u laat zich de ka verklaren. Het karakteristieke van de Kawi-Cambodjasche (in 't algemeen Achter-indische) ka is geheel en al verdwenen en men zou geneigd zijn er eene dubbele kk in te zien van de type van Koetei, Tjampea enz. Doch daartegen strijdt de dwarsbalk, die boven den stok, niet door het middelgedeelte getrokken is.» Nu wij door de tabel van 12 alphabetten meer varieteiten van dezelfde letter hebben leeren kennen en daaruit zien dat de richting der twee evenwijdige rechte of eenigszins gebogen lijnen aan afwisseling onderhevig is, komen wij tot het besluit dat de Philippijnsche ka zich inderdaad onmiddellijk bij de Bataksche en Makassaarsche aansluit. De Mandailing-Bataksche ka, waarvan de Tobasche, als ha uitgesproken, letter slechts eene varieteit is, verraadt haren oorsprong uit het overeenkomstige Kawi-Cambodjasche teeken nog duidelijk genoeg; van de drie evenwijdige opstaande lijnen is de middelste weggelaten en de twee overblijvenden zijn eenigszins schuins geplaatst, zooals in een loopend schrift van zelf zal geschieden. Het Makassaarsch-Boegineesch is nog een stap verder gegaan en heeft ook den bovendwarsbalk weggelaten. In No 9 en 10 is hetzelfde geschied, doch de schuinsche lijnen liggen hier in horizontale richting. In No 11 loopen de lijnen als in 't Bataksch en Celebesch, terwijl de rechte dwarsstreep overgegaan is in eene schuinsche lijn. De oorspronkelijke richting der opstaande zijden is bewaard gebleven in No 12; alleen heeft men de bovendwarslijn laten zakken. Uit dezen laatsten lettervorm acht ik de ka in No 1, 7 en 8 ontstaan met eene verschuiving van 90 graad. N° 2, 3, 4, 5, 6, alsook 9 en 10 laten zich licht uit Nº 1, 7 en 8 afleiden. Geheel onafhankelijk van de al of niet juistheid dezer verklaring is het feit dat de Phiiippijnsche ka schier even onherkenbaar geworden is als de Makassaarsche; de Pangasinansche en Pampangasche heeft zich zelfs nog verder van den oorsprong verwijderd.

GA. Deze letter heeft in de meeste Indische alphabetten haar oorspronkelijk karakter vrij wel bewaard. Onder de Philippijnsche varieteiten is de Pampangasche de meest ouderwetsche: ze nadert zeer de Kawi-type, gelijk de heer P. de T. terecht opmerkt. 1) N° 2, 3, 4, 5, 6 en 7 staan ongeveer op denzelfden afstand van 't oorspronkelijke teeken als de Nāgarī ga. Latere ontwikkelingen uit N° 2—7 vertoonen N° 9, 11 en 12. N° 8 wijkt aanmerkelijk af en doet zich voor als de Makassaarsch-Boegineesche letter, doch iets minder afgerond. De twee vormen in N° 1 zijn zonderling; de tweede er van vertoont eenige gelijkenis met de ga van 't Grantham en Singhaleesch: louter toeval, zou ik denken. Er is wel eenige grond om aan de juistheid der opgegeven teekens te twijfelen en te vermoeden dat althans

Niet de Açoka-type, zooals hij er bijvoegt, want deze onderscheidt zich juist door de afwezigheid der ronding.

de eerste der twee teekens in 't geheel niet ga, maar nga moet verbeelden. Het is opmerkelijk dat juist de nga in de lijst van Chirino en de daaruit gevloeide van Thévenot ontbreekt, waaromtrent de schrijver dan ook de opmerking maakt dat de uitlating zonder twijfel aan eene vergissing geweten moet worden. Zeker, er is bij vergissing één van de twee letters uitgelaten, doch welke?

NGA. Van de tien in de tabel afgebeelde vormen staan — indien men de zooeven vermelde, m. i. verkeerdelijk als gu opgegeven typen bij Chirino-Thévenot uitzondert — N° 7 en 8 nog het dichtst bij 't Kawi-Cambodjaschrift. Het oordeel zou anders luiden, bijaldien in N° 2—6 de bocht der linkerzijde niet zoo overmatig groot was en in verkeerde richting liep. De nauwere verwantschap van alle met de Lampongsche nga loopt in 't oog. De Bataksche nga doet zich voor als eene hoekige varieteit van Thévenot's ga (sic) en de Makassaarsche als een dito van Chirino's ga. Zoo deze omstandigheid het boven uitgesproken vermoeden nog niet tot zekerheid verheft, pleit ze toch voor de waarschijnlijkheid er van.

TA. Het is niet gemakkelijk uit te maken of deze letter de dentale dan wel de linguale letter moet verbeelden. Vergelijken wij intusschen de Mandailingsche ta, die kennelijk uit de dentale Kawi-Cambodjasche letter ontstaan is, met de Lampongsche, die nagenoeg identisch is met de Philippijnsche (vooral Nº 2-6) en bedenken wij dat de dentale letter in 't Sanskrit zoo veel meer voorkomt dan de linguale, dan moeten wij het voor 't waarschijnlijkst houden dat de Philippijners het teeken der dentale ta overgenomen hebben. Gaat men uit van de onderstelling dat het Philippijnsche alphabet uit eene of andere varieteit van 't Kawi-Cambodjasche is gesproten, dan valt het ook niet moeielijk, met behulp van 't Mandailingsch en Lampongscheenen anderen vorm van de Philippijnsche tatereconstruceren; men behoeft slechts het naar beneden gerichte linker haaltje in N° 2 en 4 naar rechts om te krullen en krijgt dan de karakteristieke ta der Achterindische en Javaansch-Sumatraansche schriftsoorten. De Makassaarsche ta is nog een graadje meer vereenvoudigd dan de Philippijnsche. Tusschen Nº 8, 9 en 10 eenerzijds en de overige Philippijnsche vormen der letter anderzijds vermag ik geen samenhang te ontdekken; men zou geneigd zijn de drie eerstgenoemden te houden voor vervormingen van de linguale ta. In dit vermoeden word ik versterkt door de omstandigheid dat in 't Pampanga de ta en da klaarblijkelijk slechts weinig verschillen en in schieralle Indische alphabetten keert het verschijnsel terug dat de linguale ta en de dentale da uiterlijk weinig verschillen. Daarentegen vertoonen de dentale ta en da niets van zulk een gelijkvormigheid.

DA. Deze letter is erg verknoeid. Het naaste bij 't Kawi-Cambodjasche

staan N° 2 en 4, waaruit N° 3, 5, 6 en 9 vereenvoudigd zijn. Ook in N° 1 en 10 is dezelfde type te herkennen; desnoods ook in de eerste van N° 7. Het tweede karakter van N° 7, alsook N° 8 lijken nergens meer op N° 11 en 12 kunnen samenhangen met de tweede type in N° 7; misschien evenwel moeten ze in 't geheel geen da, maar eene da of nauwelijks hiervan te onderscheidene dha voorstellen. Een voorbeeld van 't verdwijnen der dentale da uit het alphabet levert, gelijk men weet, ook het Soendaneesch.

NA. Om het ontstaan van dit teeken te verklaren, moet men de Oudjavaansche, Bataksche en Mak.-Boegineesche na naast elkaar plaatsen. De klassieke Kawi-vorm, waarvan de Javaansch-Balineesche rechtstreeks afstamt, onderscheidt zich door eene boogvormige bovenlijn 1), waaraan eene min of meer gebogen nederdalende lijn is bevestigd; van onderen loopt er eene lijn nagenoeg evenwijdig met de bovenste, soms met de opgaande lijn een lus vormende, soms ook niet. In jonger en boersch Kawischrift, alsook in sommige Nieuwjavaansche handschriften uit de dorpen, wordt de opstaande lijn geheel weggelaten, zoodat de figuur 6 ontstaat. 2) Dezelfde vereenvoudiging ontmoeten we bij de Bataks, die daarenboven, in overeenstemming met het algemeen karakter van hun schrift en het meestal door hen gebezigd weêrbarstig materiaal, de boogvormige lijn door eene rechte vervangen hebben. De minst verbasterde Philippijnsche na's onderscheiden zich slechts daardoor van de gewone en tevens van de klassieke Kawi-type, dat de uiteinden der boogvormige bovenlijn tot beneden toe doorgetrokken zijn, behalve in No 7, 8 en 10, om van de geheel afwijkende in Nº 11 en 12 niet te gewagen. Van de oorspronkelijk horizontale basis, die in 't Kawi-tijdperk reeds lang in eene gebogen lijn was overgegaan, is in No 1 en 10 volstrekt niets meer overgebleven, en in No 2-9 slechts een twijfelachtig spoor. Derhalve heeft de Philippijnsche  $n\alpha$  van de twee noodzakelijke bestanddeelen, waaruit de na van Açoka's tijd bestond, het eene verloren, en daarentegen tot hoofdkenmerk harer nieuwe gedaante eene boog aangenomen, die in de oorspronkelijke type niet eens in kiem aanwezig was. Daar nu in de ontwikkelingsgeschiedenis van het schrift alles geleidelijk, en niets met sprongen gaat, is de afstand, welke de Philippijnsche na van die welke omstreeks 250 v. Chr. in gebruik was scheidt, zeer groot. Uit vergelijking met het Kawi blijkt, dat het Philippijnsche schrift ten opzichte der na nog verder dan 't eerste, maar in dezelfde rich-

<sup>1)</sup> Voor de geschiedenis van de ontwikkeling der bovenstreep in de Indische alphabetten verwijs ik naar Prof. Bühlers's "Palaeographic Remarks" in Anecdota Oxoniensia, Vol. I, Part III, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Zie bijv. de inscriptie uitgegeven door wijlen Dr. Cohen Stuart in deze Bijdragen (1878), bl. 275.

ting, van de bron verwijderd is. Aangezien men met de stukken in de hand kan bewijzen dat de Kawi-Cambodja-type niet in gebruik was vóór de 8ste eeuw onzer jaartelling, zoo volgt dat het Philippijnsche alphabet nauwelijks duizend jaar oud kan wezen. Met deze uitkomst strookt geheel en al hetgeen hierboven reeds opgemerkt is geworden aangaande de ya en ha. Wij zullen nog veel meer bewijzende lettervormen aantreffen, hoewel de opgegevene al genoeg zouden wezen, wanneer men namenlijk aanneemt, dat alphabetten niet met stukjes en beetjes te eener tijd van hier, te ander tijd van elders worden overgenomen, maar in eens. Eclectische alphabetten mogen denkbaar zijn, in de geschiedenis der Indische palaeographie zijn ze onbekend. — Alvorens van de na af te stappen, moet ik nog opmerken dat de Makassaarsche na er uitziet als eene nog verder voortgezette vereenvoudiging der boersch-Oudjavaansche en Bataksche letter, voor zooverre het oogje beneden den boog vervangen is door een stipje. Dit stipje is het eenigste wat er van de na der Açoka-inscripties is overgebleven. — Van Nº 11 en 12 weet ik niets te maken; zouden ze soms de driebeenige linguale na verbeelden?

PA. De best bewaarde type hiervan vertoont zich in N° 12, die behoudens een uitwas aan den bovenkant der rechterzijde, geheel met de Kawi-Cambodjasche overeenkomt, ook in zooverre zij eene staande letter is. N° 1, 8, 9, 10 en 11 zijn slechts loopende vormen van N° 12; de overige zijn verbasteringen van dezen laatsten. N° 5 en 6 hebben de vereenvoudiging bijna zoover gedreven als het Bataksch en staan op het standpunt van 't Makassaarsch.

BA. De karakters van N° 1—6 zijn eenvoudig identisch met de Bataksche, en kunnen beschouwd worden als de loopende vormen van een staande letter die de gedaante moet gehad hebben van de Kawi-Cambodjasche ba in monumentaal schrift. Deze staande letter is uit de Philippijnsche varieteiten licht te herstellen, met de rechterzijde der letter in N° 12 naar links opwaarts te buigen, zoodat het aan den middelhaal aansluit. Van N° 7—10 laat zich niet uitmaken of ze eene ba dan wel eene wa moeten voorstellen. N° 11 laat zich, indien men de uiteinden links verbindt, herleiden tot eene figuur die op de gewone loopende ba lijkt. De Lamponsche ba nadert meer tot die varieteit der Oudjavaansche ba, waaruit de Javaansch-Balineesche zich ontwikkeld heeft. Het Makassaarsch-Boegineesch handhaaft ook ten opzichte der ba zijn karakter als zijnde onder alle Indische alphabetten datgene hetwelk zich het allerverste van het oorspronkelijke verwijderd heeft. Trouwens ook geografisch zijn Celebes, Bima en Flores het verste van Voor-Indië verwijderd; oostelijker is het Indische schrift niet doorgedrongen.

Ma. Deze letter vertoont zich in No 1, 5, 6 en 10 als een loopend geschreven Kawi-Cambodjasche ma, inzonderheid als die varieteit der ma,

welke zich in niets van de pa onderscheidt dan door eene dwarsstreep, zooals men o. a. aantreft in de inscriptie van Er-langa. Het karakteristieke der ma is in N° 3, 8 en 11 geheel te loor gegaan; N° 12 herinnert aan eene anderevarieteitder Oudjavaansche ma, waarbij de linkerzijde eene gebroken lijn, naar binnen gebogen, vertoont. ¹) De Makassaarsche ma is, om zoo te zeggen, een vereenvoudigd N° 3 en 8 der tabel, en de meest verbasterde van alle Indische soorten van ma.

YA. Deze komt het meest overeen met de Bataksche ya. Al is het niet te ontkennen dat de verhouding tusschen ya en pa bij de Philippijners, uitgezonderd in No 11 en 12, dezelfde is als in 't Nāgarīschrift, dan zal men uit deze overeenstemming op één punt toch wel niet het besluit moeten trekken dat er een innig verband bestaat tusschen Nāgarī en Philippijnsch. Immers de kenmerkende letters, behalve de u, pleiten tegen zulk eene gevolgtrekking. Het karakteristieke van 't Nāgarī, de groote bovendwarsstreep, is op zich zelf reeds voldoende om het van de schriftsoorten des Archipels te scheiden. En buitendien blijft de Philippijnsche ya nog aanmerkelijk van de Nāgarī-type verwijderd, terwijl ze nagenoeg identisch is met de Bataksche.

La. Hiervan heeft de Schrijver, zooals hij zelf verklaart, de wedergade niet kunnen ontdekken. Volkomen juist gezien. Wat voor *la* gegeven wordt is in werkelijkheid de *ra*, zooals bereids gezegd.

Wa. Het is om meer dan ééne reden ongewis of wij hier eene werkelijke wa dan wel eene varieteit van de ba vóór ons hebben. De type heeft dan ook niets eigenaardigs, zoodat wij ze kunnen laten rusten.

SA. Dit karakter vertoont eenige gelijkenis met de hedendaagsche Telugu-Kanareesche sa en heeft het meest kenmerkende, de staart — als ik het zoo noemen mag — aan de linkerzijde geheel afgelegd. Draait men het teeken achterste voren, dan lijkt het evenveel of even weinig op de grondtype. Het is iets meer samengesteld dan de Makassaarsche sa, doch eigenlijk even onherkenbaar, dus nog meer verbasterd dan de Bataksche. No 9 en 11 zoude men kunnen beschouwen als eene zeer haastig en slordig getrokkene Javaansch-Balineesche sa, met weglating van 't oogje links en met overtollige krullen in den rechter neêrhaal. No 10 lijkt nergens op.

Ha. Over deze letter meen ik boven bereids het noodige gezegd te hebben. Bij het Indische schrift behooren ook de klinkerteekens. Van deze bezitten de Philippijners slechts twee: i en u. De eerste dient tevens voor e; de laatste om o aan te duiden. Dat e, i, o en u in de Philippijnsche talen plegen verward te worden, behalve in 't Ibanag, is bekend, en het Ibanag

<sup>1)</sup> O. a. in Kawi-Oorkonden, No. 2.

komt hier niet in aanmerking, daar het geen Indisch schrift schijnt gehad te hebben. 1) De i (tevens e) wordt uitgedrukt door een puntje boven de letter; de u (of o) door een stip er onder, gelijk in 't Makassaarsch. De Anūsvāra, dien zelfs de jongste Sumatraansche alphabetten nog bezitten, was op de Philippijnen evenmin in gebruik als op Celebes. Hetzelfde geldt van den Virāma. Voegt men hierbij het feit dat de Philippijners de sluitende medeklinkers der lettergrepen niet uitdrukken, dan maakt het geheele schrift den indruk alsof het meer voor dagelijksch gebruik dan voor literarische doeleinden bestemd was. Zoo laat het zich ook verklaren waarom er, tot nog toe althans, geen enkele inscriptie en geen enkel oud boek gevonden is. «Er bestaan noch boeken, noch gedenkteekenen met oude opschriften», zegt de heer Pardo de Tavera. Wanneer wij nu bij Pater San Agustin 2) lezen: «De karakters hebben zij geleerd van de Maleiers», dan verdient die besliste verklaring m. i. meer gezag dan men er aan schijnt te willen toekennen. Hoe kwam San Agustin aan dat bericht, indien hij het niet gehoord had van de inboorlingen? In zijn tijd (1705) bedienden zich de eigenlijk gezegde Maleiers reeds sinds eeuwen van 't Arabische schrift en hoe rekbaar de term 'Maleiers' ook zijn moge, het is moeielijk aan te nemen dat San Augustin de Maleiers bij uitnemendheid — die Arabisch schrift gebruikten — niet tot de Maleiers zou gerekend hebben. Wel zou men mogen veronderstellen dat hij slechts eene nevelachtige voorstelling had van wat Maleiers zijn, doch ook uit die onderstelling kan niet volgen dat hij zijn bericht verzonnen had; integendeel zou men er uit mogen opmaken dat hij misschien onkritisch, maar toch getrouw mededeelde wat hij van zijne inlandsche zegslieden vernomen had. De inboorlingen nu weten zeer goed wie Maleiers zijn of niet. Kortom, het bericht bij San Agustin berust op de inheemsche overlevering en die overlevering wordt door het vergelijkend palaeographisch onderzoek ten volle gestaafd.

Alvorens mijne aankondiging van de zoo belangrijke bijdrage tot de kennis der Philippijnsche alphabetten te besluiten, veroorloof ik mij nog eenige aanteekeningen bij een paar door den Schrijver behandelde punten. Vooreerst wat betreft den ouden naam voor letter en geschrift, namelijk tiktik. Dit woord, Jav. titik, teeken, is van denzelfden stam als het Toumbulusche mantik, Tondanosch matik, mapatik, schrijven; pantik, schrijfstift, pen; Dajaksch bintik, schrift, teekening; pantik, stekel; mamantik, prikken; tatikan, schrijfstift; verwant is ook bapatik, getatoeëerd; en Javaansch batik (Kråmå sěrat, dat ook Kråmå van surat is) enz.

<sup>1)</sup> In de voortreffelijke spraakkunst van Pater de Cuevas wordt er ten minste met geen woord van gerept; evenmin in het Woordenboek van Rodriguez.

<sup>2)</sup> Contribucion, p. 7.

Ten andere wenschte ik even aan te stippen dat de hedendaagsche naam van het ten onrechte als volledig Javaansch alphabet beschouwde Hå-nå-tjå-rå-kå, waaraan de Javanen het bekende vertelseltje vastknoopen, niets te maken kan hebben met het verouderde Tagalogsche baibaiin, wat dit laatste dan ook beteekenen moge. Wanneer de hedendaagsche volgorde der Javaansche letters is ingevoerd, weet men niet, doch in de oudere taal was de volgorde der letters dezelfde als in 't Sanskrit. Dit blijkt uit een tamelijk jong HS. (vermoedelijk uit het laatst der 15e eeuw), waarover vroeger Holle en later schrijver dezes 't een en ander hebben medegedeeld. Wat de Javanen, als ook de Bataks, Makassaren en Boegineezen bewogen heeft om de oude volgorde te veranderen, en wel op verschillende wijze, schuilt nog geheel in 't duister. Van de Javaansche volgorde zou men nog kunnen beweren dat ze uitgedacht was om den kinderen 't van buiten leeren gemakkelijker te maken, maar in de Bataksche en Celebessche letterreeks is niets van zoo'n toeleg te bespeuren.

## ADDENDA EN CORRIGENDA.

Deel IX, pag. V en 39, staat: Zang XI van het Bhārata-yuddha. Lees = Z
Deel X, pag. 47. Bij r. 3 v. b. achter togor tuyĕr de volgende noot te voeger
tekst staat niet togor, doch: gogor [noot van den correcte
pag. 48. Bij r. 4 v. o. achter tancarumata de volgende noot te vot
den tekst staat niet tancarumata, doch: tancaramata.

| v)  |  |    |  |
|-----|--|----|--|
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
|     |  | ,  |  |
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
|     |  | •• |  |
|     |  |    |  |
|     |  |    |  |
| > 2 |  |    |  |

| · , |  |   |
|-----|--|---|
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  |   |
|     |  | 7 |
|     |  | ? |
|     |  |   |

GOVT OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI

Please help us to keep the book olean and moving